
67© Der/die Autor(en), exklusiv lizenziert an Springer-Verlag GmbH, DE, ein Teil von Springer Nature 2025 
V. Andrić, B. Gesang (Hrsg.), Handbuch Utilitarismus, https://doi.org/10.1007/978-3-662-71326-6_7

7Aggregierung und Maximierung

Christoph Lumer

7.1	� Aggregation

7.1.1	� Ein moralisches 
Entscheidungsproblem und 
seine Lösung: Aggregierung 
und Maximierung

Nach der von Hutcheson entwickelten proto-
utilitaristischen Formel ist das Ziel des uni-
versalistischen Hedonismus: ‚das größte Glück 
der größten Zahl‘ („That action is best, which ac-
complishes the greatest happiness for the greatest 
numbers“ (Hutcheson 1725, S.  164)). Wie ist 
aber zu entscheiden, wenn die beiden in dieser 
Formel genannten Optimierungsziele  – größtes 
Glück, größte Zahl  – nicht gleichzeitig erreicht 
werden können, wenn also z. B. eine Option zum 
größten Glück, aber für eine kleinere Zahl von 
Personen führt (z. B. mit der sozialen Nutzenver-
teilung a = 〈8; 2; 3; 1〉), und eine andere zum 
weitest verbreiteten, aber moderateren Glück 
(z. B. b = 〈4; 4; 4; 3〉)? Wegen intersubjektiver 
Interessenkonflikte gehen die beiden 
Optimierungsziele der Formel in der Realität fast 
nie zusammen. Auch die beste Moral kann dann 
also nicht anders als mit ihren Empfehlungen 
immer wenigstens eine Person schlechter zu stel
len, als sie sie bei einer anderen Option stellen 

würde. Wie ist in solch einer Situation moralisch 
zu entscheiden?

Bentham hat als erster die utilitaristische 
Empfehlung mit nur noch einer Optimierungs-
richtung aufgestellt, die Alternative mit der 
höchsten Glückssumme zu wählen oder, wie man 
allgemeiner sagen kann, die Alternative mit der 
höchsten Nutzensumme (Bentham <1780/1789> 
1970, S. 12 (I.2; I.4)). Diese Lösung besteht aus 
zwei Komponenten, 1. der Bestimmung des mo-
ralischen/utilitaristischen Werts oder, wie man 
auch sagen kann: der moralischen/utilitaristi­
schen Wünschbarkeit der Alternativen durch Ag­
gregation der individuellen Nutzenwerte und 
2. dem Entscheidungsvorschlag, zu maximieren, 
also die Alternative mit der höchsten utilitaristi-
schen Wünschbarkeit zu wählen. ‚Aggregation‘ 
bedeutet dabei speziell in der Wohlfahrtsethik, 
dass man aus einer Menge von persönlichen 
Nutzenwerten betroffener Individuen nach einer 
bestimmten Formel die moralische Wünschbar
keit dieser Nutzenverteilung berechnet.

Alternativen zur Aggregation als Lösung für 
Entscheidungskonflikte sind u. a. der Deontolo-
gismus, z. B. Kants oder Lockes, und der reale 
Kontraktualismus. Nachteile dieser Ansätze 
gegenüber der Aggregation sind, dass im Deonto-
logismus schon die Gebote selbst in der Regel 
nicht kohärent begründet werden, insbesondere 
nicht die Interessen aller Betroffenen einbezie
hen, dass die Gebotsbefolgung auch dann gefor
dert wird, wenn sie im Einzelfall enorme soziale 

C. Lumer (*) 
Universität Siena, Siena, Italien
E-Mail: lumer@unisi.it

http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.1007/978-3-662-71326-6_7&domain=pdf
https://doi.org/10.1007/978-3-662-71326-6_7#DOI
mailto:lumer@unisi.it


68

Kosten erzeugt und kaum Gewinne einbringt und 
dass bei Regelkonflikten z. B. nach der Höhe des 
jeweils geschützten Rechtsguts entschieden wird, 
ohne auch hier nach dem Wert für die Betroffenen 
zu fragen; deontologische Lösungen sind daher 
tendenziell ineffizient, z.  T. extrem ineffizient. 
Nachteile real kontraktualistischer Ent-
scheidungen sind hingegen, dass sie der Logik 
der Verhandlungsmacht folgen und dadurch mo-
ralische Grundideen wie Gleichberechtigung, 
Schutz der Schwachen, Güterumverteilung zu-
gunsten der Bedürftigen ignorieren.

7.1.2	� Einige Arten der Aggregation

Die utilitaristische Aggregation, nämlich die in-
dividuellen Nutzenwerte zu addieren, ist nur die 
einfachste Form der Aggregation: Vutil〈u1; u2; …; 
un〉 = u1 + u2 + …+ un = Σi ui. Eine Variante davon 
ist der Durchschnittsnutzenutilitarismus, bei dem 
die Summe der individuellen Nutzen noch durch 
die Anzahl der Betroffenen dividiert wird. Diese 
Division durch die Anzahl der Betroffenen ändert 
in den meisten Fällen nicht die Präferenzordnung 
gegenüber dem Nutzensummenutilitarismus. 
Eine Veränderung der Präferenzordnung entsteht 
aber u. U., wenn die Betroffenenmengen in den 
zu berücksichtigenden Alternativen unterschied
lich groß sind, also bei Entscheidungen über 
Schaffung (Zeugung) neuer Personen (s. Kap. 5).

Bei einer prioritaristischen Aggregation 
(s.  Kap.  52) werden die individuellen Nutzen-
werte zunächst mit Hilfe einer prioritaristischen 
Gewichtungsfunktion VP(.) in moralische 
Wünschbarkeiten transformiert und erst anschlie
ßend addiert: Vprio〈u1; u2; …; un〉 = VP(u1) + 
VP(u2) + …+ VP(un) = Σi VP(ui). Dabei ist VP(.) 
so gestaltet (nämlich monoton steigend und kon
kav), dass Nutzenveränderungen für schlecht Ge-
stellte (niedriges ui) moralisch stärker gewichtet 
werden als solche für besser Gestellte.

Der Suffizientarismus (s. Kap. 51) verwendet 
eine strukturell analoge Aggregationsfunktion, 
aber mit einer suffizientaristischen Gewichtungs-
funktion VS(.), die so gestaltet ist, dass Nutzen-
veränderungen für Menschen mit einem Nutzen-
niveau unterhalb einer fixen Suffizienzschwelle 
stark gewichtet werden, darüber aber nicht mehr.

Im (moderaten) Nutzenegalitarismus (s. 
Kap.  52) hingegen wird zunächst, wie im 
Utilitarismus, die Summe der individuellen Nut
zen gebildet, davon dann aber ein Ungleichheits-
maß subtrahiert, je größer die Ungleichheit, desto 
größer der Abzug.

Maximin schließlich setzt den moralischen 
Wert einer Nutzenverteilung einfach mit dem ge-
ringsten individuellen Nutzenwert aus dieser Ver
teilung gleich: Vmaximin〈u1; u2; …; un〉 = MINi ui. 
Im obigen Beispiel a = 〈8; 2; 3; 1〉 und b = 〈4; 4; 
4; 3〉 gilt also: Vmaximin(a) = 1 und  Vmaximin(b) = 3, 
so dass b also besser ist.

7.1.3	� Voraussetzungen der 
Aggregation: kardinale 
Nutzenwerte und 
intersubjektiver 
Nutzenvergleich

Wie aus den eben angeführten Formeln hervor-
geht, werden die individuellen Nutzenwerte ad-
diert (außer bei Maximin) oder vorher noch an
deren mathematischen Operationen unterworfen 
und bei Alternativen mit bloß probabilistischen 
Ausgängen sogar noch multipliziert. Dies macht 
nur Sinn, wenn die Nutzenwerte auf kardinalem 
Niveau gemessen wurden. Das bekannteste Ver
fahren dazu ist, Nutzenwerte mittels Präferenzen 
der jeweiligen Subjekte über Lotterien zu be
stimmen. Um mit diesem Verfahren auch Nutzen 
für Optionen berechnen zu können, die si noch 
nicht mittels Präferenzangaben zu bestimmen ge
holfen hat, benötigt man einen riesigen Vorrat an 
solchen Präferenzen und Indifferenzen, die be-
stimmte messtheoretische Axiome (von von Neu­
mann & Morgenstern) erfüllen müssen, die die 
Kohärenz dieser Präferenzen definieren, z. B. die 
Axiome der Vollständigkeit und Transitivität 
(Darstellungen des Axiomensystems: Dawes 
1988, S. 145–176; Resnik 1987, S. 88–101). Erst 
mit Erfüllung dieser Axiome ist die Bedingung 
für die Zuschreibung kardinaler Nutzenwerte er-
füllt.

Eine Crux dieses Ansatzes ist, dass buchstäb-
lich niemand die Axiome erfüllt, u. a. aus folgen-
den Gründen: Was von den Theoretikern nachher 
berechnet wird, wird von den Subjekten selbst 

C. Lumer



69

nur geschätzt  – mit entsprechenden Fehlern –; 
die (z.  T. verschachtelten) Lotterien werden zu 
kompliziert; die Subjekte machen wahrschein-
lichkeitstheoretische Fehler; oder sie haben an-
dere Vorstellungen von der Behandlung des Risi-
kos als die Theoretiker. So kommt es insgesamt 
zu einer Vielzahl systematischer Paradoxa in den 
Antworten auf die Präferenzfragen (z. B. Kahn-
eman und Tverksy 1979, S. 265–273; 279–281; 
Hastie und Dawes 2019). Sodann spiegeln viele 
der zugrunde gelegten Präferenzen wegen fal-
scher empirischer Annahmen der Subjekte oder 
wegen affektiver Verzerrungen nicht das für die 
Person wirklich Gute wider, sondern nur das für 
gut Gehaltene.

Volle-Informationsansätze aus der Philoso
phie versuchen vor allem, die zuletzt genannten 
Probleme zu beheben. Richard Brandt definiert 
den tatsächlichen Nutzen deshalb auf der Basis 
von Präferenzen, die bei voller Information über 
die relevanten Sachverhalte, lebhafter Vorstellung 
der Alternativen und ihrer Folgen sowie nach ko
gnitiver Psychotherapie entwickelt werden 
(Brandt 1979, S.  10–13; S.  110–-113; 
S. 126–127). Probleme dieses Ansatzes sind aber, 
dass wir nie vollständig informiert sind und uns 
nicht alle möglichen Folgen gleichzeitig lebhaft 
vorstellen können; dieser Ansatz sagt auch nicht, 
wie wir denn rational mit solchen Informationen 
die Präferenzen bilden sollen. Deshalb ist er 
kaum eine Hilfe bei der Bestimmung von rationa-
len Nutzenwerten.

Eine Alternative zu dieser Theorie ist der 
analytisch-synthetische Ansatz (Lumer 2009, 
S.  241–427): 1. Man analysiert empirisch sehr 
genau, wie Entscheidungen gefällt werden, wel-
che grundlegenden Kriterien dabei verwendet 
werden, wobei ‘grundlegend’ bedeutet, dass die 
Kriterien nicht mittels empirischer Annahmen 
aus anderen Kriterien abgeleitet wurden. Ge-
nauer bestimmt man, welche Spielräume bei sol-
chen grundlegenden Kriterien bestehen, sich auf 
die eine oder andere Weise zu entscheiden. 2. So
dann wählt man nach rationalen Kriterien den ra
tional adäquateren Entscheidungsweg aus, der 
das Wünschbarkeits- oder Entscheidungs­
kriterium definiert. Man verlässt sich also nie auf 
einzelne Entscheidungen oder Präferenzen, son-
dern immer nur auf die zugrunde liegenden Kri­

terien. 3. Erst danach werden die optimalen em­
pirischen Informationen über die Handlungs-
situation und mögliche Handlungsfolgen in das 
Kriterium eingesetzt. Auf diese Weise wird von 
den Entscheidungssubjekten nur das (ideali-
sierte) Entscheidungskriterium übernommen 
(Autonomie des Subjekts), während die empiri-
schen Informationen von außen, aus dem besten 
empirischen Wissen besorgt werden. 4. Das 
wichtigste grundlegende Entscheidungskriterium 
ist das intrinsische Wünschbarkeitskriterium, 
also das subjektive Kriterium dafür, was das Sub
jekt um seiner selbst willen für gut oder schlecht 
hält. Alle anderen Dinge sind dann gut oder 
schlecht, weil sie dieses intrinsisch Gute bzw. 
Schlechte verursachen oder implizieren. 5. Nach 
den allermeisten empirischen Theorien des in
trinsisch Gewünschten gehören angenehme und 
unangenehme Gefühle zum rational intrinsisch 
Gewünschten (weiter psychologischer Hedonis­
mus). Und der Wert der Gefühle ist im Normalfall 
gleich der (positiv oder negativ) gerichteten 
Intensität des Gefühls mal seiner Dauer; in Aus-
nahmefällen, bei starker Manipulation des Ge-
fühls, liegt der Wert aber darunter (Lumer 2009, 
S. 493–521).

In Wohlfahrtsethiken werden die individuel-
len Nutzenwerte (oder Funktionswerte auf der 
Basis von Nutzenwerten) zudem addiert. Dies 
setzt voraus, dass die zu addierenden Nutzen­
werte intersubjektiv vergleichbar sind, also mit 
derselben Maßeinheit gemessene Größen reprä
sentieren, also auf derselben Messskala beru
hen – anderenfalls gelangt man zu so sinnlosen 
Additionen wie: 4 Meter + 3 Fuß = 7 Meter (oder 
Fuß). Wenn die individuellen Nutzenwerte mit 
unterschiedlichen Skalen gemessen wurden, 
muss man die Nutzenwerte in die andere Skala 
umrechnen können wie bei der Umrechnung von 
Fuß in Meter (1 Fuß = 0,3048 m) oder von x° Cel
sius in y° Fahrenheit (y°F = 1,8 * x°C + 32), also 
nach einer Formel: y = a*x + b.

Die oben vorgestellte von-Neumann-
Morgensternsche Nutzenmessung über individu-
elle Präferenzen beruht jedoch nur auf intra-
individuellen Nutzenvergleichen, gelangt also 
nur zu für das jeweilige Subjekt geltende Skalen. 
Um diese subjektiven Skalen ineinander umrech
nen zu können, müsste man – nach einer objekti-

7  Aggregierung und Maximierung



70

ven Interpretation des Problems – über mindes
tens zwei Wertobjekte o1 und o2 verfügen, für die 
gilt, dass ihr Nutzen für die Subjekte si und sj je
weils gleich ist: Ui(o1) = Uj(o1) und Ui(o2) = 
Uj(o2).

Harsanyis früher, objektiver und eher behavi-
ouristischer Lösungsvorschlag für dieses Pro
blem setzt darauf, dass zwei Subjekte zumindest 
für eine bestimmte kohärente Menge von Wert-
gegenständen die gleichen Präferenzen haben, 
sodass man dann die zugehörigen Nutzenwerte 
der beiden Subjekte gleichsetzen könne (Harsa-
nyi 1955, S. 317).

Später hat Harsanyi das Verfahren der “exten­
ded preferences” zur Lösung des Problems 
des  intersubjektiven Nutzenvergleichs vor-
geschlagen, das auf unsere Empathie rekurriert, 
mit der wir zum einen anderen Subjekten auf der 
Basis eines Ähnlichkeitspostulats (mit uns selbst) 
überhaupt innerpsychische Zustände zusprechen, 
insbesondere Befriedigungen, Unzufriedenheiten 
und psychische Präferenzen, zum anderen aber 
stellvertretende Präferenzen der Art bilden: Wenn 
ich in seiner Lage wäre, seinen Geschmack hätte, 
seine Erziehung und sozialen Hintergrund, seine 
kulturellen Werte und seine psychische Verfas
sung, wie wären dann meine Präferenzen zwi-
schen den verschiedenen Alternativen, wieviel 
Befriedigung würde ich daraus schöpfen? (Har-
sanyi 1977, S. 638–639.) Dieses Verfahren zielt 
auf eine objektive Messung; der metaphysische 
Vorbehalt gilt allerdings nach wie vor. Das ge-
forderte Hineinversetzen mit Hilfe von Informa-
tionen über Präferenzen, die Biografie etc. des 
anderen und das Absehen von den eigenen ent-
sprechenden Prägungen ist enorm voraus-
setzungsreich. Die meisten Menschen sind damit 
vermutlich schnell überfordert und gehen mit 
ihren Einschätzungen oft in die Irre; es bedarf 
dann schon einer besonderen Schulung, wie sie 
vielleicht Psychotherapeuten oder Profiler besit
zen. Diese Profis zielen auch darauf, das innere 
Geschehen des anderen zu ermitteln; dies reicht 
beim intersubjektiven Vergleich der inneren Zu-
stände der anderen aber nicht aus. Hier gehen 
möglicherweise die vom Betrachter ein-
bezogenen Präferenzen durcheinander: Wenn 
dieser von seiner eigenen Vorgeschichte, seinen 

speziellen Vorlieben, Präferenzen etc. absehen 
muss, können die von ihm angenommenen inter-
subjektiven Präferenzen – ‚ich ziehe fünf Minu-
ten Freude vom Typ F bei si den zehn Minuten 
Freude vom Typ G bei sj vor‘ – noch seine eige-
nen sein? Können sich die Präferenzen ver-
schiedener Betrachter nicht auch unterscheiden? 
Selbst wenn diese Probleme gelöst werden kön
nen, bleiben bei der Nutzenbestimmung mittels 
extended preferences die Inkonsistenz-Probleme 
der von-Neumann-Morgensternschen Nutzen-
messung bestehen.

Ein intersubjektiver Nutzenvergleich ist auf 
jeden Fall einfacher, wenn man einen weiten 
psychologischen Hedonismus voraussetzen 
kann. Denn dieser wird natürlicherweise 
empfindungslose Zustände intersubjektiv gleich 
als 0 bewerten und Freuden positiv, Leiden nega
tiv. Man hat auf diese Weise einen inter-
subjektiven Eichpunkt, Nullpunkt; aus einer 
Intervallskala (wie beim Vergleich von Grad 
Fahrenheit und Celsius) wird eine Ratioskala 
(wie z. B. bei Gewicht und Längen); man braucht 
nur noch einen zweiten intersubjektiv gleichen 
Eichpunkt und könnte versuchen, diesen physio
logisch (Hirnscan) oder als Folge bestimmter äu-
ßerer Ereignisse zu bestimmen (Brandt 1979, 
S.  262–263).  – Die genannten Probleme des 
intersubjektiven Nutzenvergleichs werden noch 
in den Schatten gestellt, wenn außer dem Wohl 
von Menschen auch noch das Wohl von Tieren in 
die moralische Wünschbarkeit einbezogen wer
den soll. Dazu gibt es bislang kaum eine Diskus
sion.

Diese theoretischen Fragen werden in der em-
pirischen Forschungsrealität von ganz anderen 
Problemen überdeckt. Es gibt zwar eine Un
menge an empirischen Untersuchungen zum 
Glück („happiness“) (die World Database of 
Happiness referiert am 03.03.2024 16340 Studien 
(https://worlddatabaseofhappiness.eur.nl/, 
03.03.2024)), aber nur die wenigsten davon be
schäftigen sich mit, wie es dort heißt, emotiona-
lem oder affektivem Wohlsein („affective well-
being“), die allermeisten mit Lebenszufrieden-
heit (z. B. „How happy are you with your life as a 
whole?“); die Studien zum affektiven Wohlsein 
fragen nach Dingen wie, ob man am Vortag z. B. 

C. Lumer

https://worlddatabaseofhappiness.eur.nl/


71

die und die positiven Gefühle erlebt habe, nur 
ganz, ganz wenige nach einem Grad des subjekti-
ven Wohlbefindens; und auch dieser wird nur mit 
Likert-Skalen gemessen, also komparativ, nicht 
quantitativ. Selbst wenn man unterstellt, dass die 
einzelnen Skalenschritte gleich groß sind und 
intersubjektiv gleich verstanden werden, ist es 
noch enorm schwierig, daraus so etwas wie inter
subjektiv durchschnittliche Wohlseinswerte für 
bestimmte Lebenssituationen zu errechnen, wie 
sie für utilitaristische oder welfaristische Be-
wertungen sozialer Alternativen mit jeweils meh-
reren unterschiedlichen Folgentypen erforderlich 
sind (vgl. Lumer 2002, S. 28–32). Diese Feststel
lung darf gerne als Mahnung an die eigene Zunft 
verstanden werden, sich mehr um die empiri-
schen Anwendungen der eigenen Theorien und 
deren Voraussetzungen zu kümmern.

7.1.4	� Sinn und Begründung der 
Nutzenaggregation

Wenn man die aus einer Handlung folgenden 
Nutzenveränderungen für alle Individuen addiert, 
dann hat man damit so etwas wie einen statisti-
schen Überblick über den gesamtgesellschaft-
lichen Effekt dieser Handlung. Dies ist noch 
keine Bewertung, insbesondere keine moralische 
Bewertung, obwohl mit der Aggregation eine Be
wertung geschaffen werden soll. Dies sieht man 
u. a. daran, dass die Einheiten der zu aggregieren-
den Werteinheiten (individuelle Nutzenwerte) 
verschieden sind von der Werteinheit des resul-
tierenden Aggregats (moralische Wünschbarkeit 
oder moralischer Nutzen) oder dass die Aggre
gierung auch anders als additiv erfolgen kann 
(s.  o., Abschn.  7.1.2). Um von den einzelnen 
Nutzenwerten durch deren wie auch immer ge-
artete Aggregation zu einer moralischen Bewer
tung zu gelangen, bedarf es einer starken Begrün
dung, die über das funktionale Ziel, moralische 
Präferenzen zu erstellen, hinaus auch erklären 
muss, was diese Aggregation eigentlich aus-
drückt.

Die Festlegung des Aggregandums, nämlich 
die individuellen Nutzenwerte einzubeziehen, 
wird üblicherweise mit einer individualistischen 

(und subjektivistischen) Axiologie und Wertonto-
logie begründet: Allein personale Güter, die also 
für ein Subjekt i.  e.  S., ein fühlendes oder ent-
scheidendes Wesen, wichtig sind, haben einen 
unabhängigen, intrinsischen Wert  – vielleicht 
sogar nur für das jeweilige Wertsubjekt. Die Ge
sellschaft, Nation, das Universum sind keine sol-
chen Subjekte i.  e.  S., für die etwas gut sein 
könnte.

Einige Konzeptionen des Sinns der inter-
subjektiven (Nutzen-)Aggregation und damit 
auch der moralischen Wünschbarkeit sind dann:
	1.	 Interesse/Glück der Gesellschaft: Für Bent-

ham drückt die Nutzensumme das Interesse 
der Gemeinschaft aus: „The community is a 
fictitious body, composed of the individual 
persons who are considered as constituting as 
it where its members. The interest of the com
munity then is, what? – the sum of the inter-
ests of the several members who compose 
it“ (Bentham <1780/1789> 1970, S. 12 (I.4)). 
An anderer Stelle sieht er in diesem Aggre
gat sogar das Glück der Gemeinschaft („hap-
piness of the community“) (Bentham 
<1780/1789> 1970 S.  12-13 (I.6); ähnlich: 
Mill <1861> 1998, Kap. 4, Abs. 3). Nun ist 
die Gemeinschaft als solche aber kein Subjekt 
i. e. S., sie kann kein Glück empfinden und hat 
auch keine Interessen – was Bentham selbst-
verständlich weiß, er spricht ja vom „fictious 
body“. Dann kann die das „Interesse der Ge
sellschaft“ ausdrückende additive Nutzen-
aggregation aber wieder nur so etwas wie die 
gesellschaftliche Nutzenbilanz sein, ohne 
dass damit (wenn nicht eine hier fehlende zu-
sätzliche gute Begründung geliefert wird) 
eine moralische Bewertung gewonnen wäre.

	2.	 Sicht des Universums: Sidgwick hat die utili-
taristische Aggregation u. a. über den Stand
punkt des Universums („point of view of the 
universe“) begründet, nämlich als eine Sicht
weise, nach der das Glück des jeweiligen 
Subjekts kein größerer Teil des universellen 
Guten sein kann als das gleiche Glück jeder 
anderen Person (Sidgwick <1874> 1982, 
S. 420–421 (IV.2)). Natürlich hat das Univer
sum keinen Standpunkt, von dem aus etwas 
bewertet werden könnte, weil es kein Subjekt 

7  Aggregierung und Maximierung



72

ist, keine Präferenzen hat. In diesem Sinne ist 
es dem Universum, wie auch einem Pflaster
stein, gleichgültig, ob die Menschheit über-
haupt existiert. Aus dem Fehlen eines (objek-
tiven) Vorrechts der eigenen Interessen (und 
dem entsprechenden Fehlen bei allen anderen 
Personen) folgt einfach keine intersubjektive 
Nutzenaddition. Dieses Fehlen ist auch mit 
völliger Amoralität, deontologischen Ethiken 
oder mit prioritaristischen, egalitaristischen 
etc. moralischen Wünschbarkeitsfunktionen 
vereinbar.

	3.	 Unparteiischer Beobachter: Die von diversen 
Theoretikern vertretene Idee der Moralität als 
Sicht eines (konstruierten) unparteiischen Be-
obachters ist vor allem von Harsanyi ausgear
beitet und operationalisiert worden: Der un
parteiische Beobachter bewertet wie ein nor-
maler rationaler Entscheider nach den 
Prinzipien der Erwartungsnutzentheorie, al-
lerdings mit der die Unparteilichkeit operatio-
nalisierenden Fiktion, dass er nicht weiß, wel-
ches der sozialen Subjekte er selbst ist, sodass 
er damit rechnen muss, mit gleicher Wahr
scheinlichkeit irgendeines dieser sozialen 
Subjekte zu sein. Auf diese Weise begründet 
Harsanyi die utilitaristische Wünschbarkeits-
funktion (Harsanyi 1953; 1955, S. 314–316). 
Harsanyi macht klar, dass diese Konzeption 
die moralische Einstellung (genauer: eine be-
stimmte Art von moralischer Einstellung) 
oder Wünschbarkeitsfunktion des Subjekts 
ausdrückt, die es neben seiner prudentiellen 
Einstellung und Nutzenfunktion hat (Harsa-
nyi 1955, S.  315). Harsanyis Konzeption ist 
klar und verständlich, beruht allerdings auf 
einer Reihe von Prämissen, die man teilen 
kann oder auch nicht: 1. der Gleichsetzung 
von Moralität mit Unparteilichkeit, 2. der Mo
dellierung der Unparteilichkeit über die 
Gleichwahrscheinlichkeit, ein beliebiges Ge-
sellschaftsmitglied zu sein, 3. Risikoneutrali-
tät und allgemein 4. die Anwendung der Er-
wartungsnutzentheorie sowohl für individu-
elle Nutzen als auch 5. für die moralische 
Wünschbarkeit.

	4.	 Empathisches Subjekt: Eine weitere Kon
zeption des Sinns der Aggregation (Lumer 

2009, S. 589–632; 2005, S. 32–39; 2021a) 
nimmt die Perspektive eines mitfühlenden 
Subjekts ein, das final seine empathischen 
Emotionen optimieren will, nämlich mög-
lichst wenig (negativ bewertetes) Mitleid 
und möglichst viel (positiv bewertete) Mit-
freude haben will, und das als Mittel dazu 
die Verbesserungen der Lage der anderen 
ansieht – die eben Einfluss auf die empathi-
schen Emotionen des Subjekts haben. Die 
Aggregation erfasst in diesem Fall alle von 
den Gefühlen (und damit hedonischen Nut-
zen) der anderen beeinflussten eigenen er-
warteten empathischen Emotionen des 
Subjekts (die selbst wiederum für das Sub-
jekt einen entsprechenden hedonischen 
Nutzen haben, den es vergrößern möchte). – 
Dieses Modell unterscheidet sich von den 
vorher betrachteten u. a. dadurch, dass hier 
nicht alle Fremdnutzen addiert werden, 
sondern erst die sich aus den einzelnen 
Fremdnutzen jeweils ergebenden Empat-
hieumfänge  – Umfang der Empathie aus 
dem Wohlsein von s1 plus Umfang der Em-
pathie aus dem Wohlsein von s2 etc. –, die 
wiederum den einzelnen partiellen empa-
thischen Nutzen des betrachtenden Sub-
jekts entsprechen. Und diese Empathieum-
fänge sind nicht proportional zu den zu-
gehörigen Fremdnutzen (lineare Kurve), 
sondern verhalten sich prioritaristisch: 
Weil Empathie mit Leiden stärker ist als 
Empathie mit Freuden, wachsen die Emp-
athieumfänge mit zunehmendem Wohlsein 
der anderen langsamer (konkave Kurve).
Warum soll die moralische Bewertung über-

haupt als Aggregation von Nutzenwerten erfol
gen? Und wie kann man zwischen den ver-
bliebenen Konzeptionen des Sinns der Aggrega
tion entscheiden? Diese Fragen holen weit aus 
und fragen letztlich auch nach dem Sinn von 
Moral. 1. Moral als unparteiische Sichtweise: 
Nach Harsanyis und auch Rawls’ moralischer 
Grundidee ist die Moral oder, etwas enger: die 
Gerechtigkeit, im Kern die unparteiische Sicht
weise; nach dieser sollten dann die gesellschaft
lichen Belange organisiert werden (Harsanyi 
1953; 1955, S. 314–316; Rawls <1971> e1999/

C. Lumer



73

d1979, S.  e/d35-36)). Dies ist eine inhaltliche 
Charakterisierung des Sinns von Moral. 2. Moral 
als verbindliche soziale Wertordnung: Der Kon
zeption des empathischen Subjekts liegt hinge
gen eine funktionalistische Bestimmung des 
Sinns der sozial verbindlichen Moral zugrunde 
(neben der sozial verbindlichen mag es aber auch 
eine individualistische Moral geben): Die morali-
sche Wünschbarkeitsfunktion ist die sozial ver-
bindliche Bewertungsfunktion, mit der inter-
subjektive Konflikte entschieden und gesell
schaftliche Projekte geplant werden sollen 
(Lumer 2009, S.  577–589; 1999, S.  197–205). 
Dies setzt voraus, dass diese Bewertungsfunktion 
allgemein als solche anerkannt wird; und das 
setzt wiederum voraus, dass sie auch motivatio
nal und rational verankert ist, aber eben auch 
intersubjektiv gleich ist. Aus dieser Zielsetzung 
(und aus dem Wunsch nach einer möglichst alle 
Ereignisse erfassenden Bewertungsfunktion) er-
gibt sich, dass die moralische Wünschbarkeits-
funktion denjenigen Komponenten der subjekti-
ven rationalen Nutzenfunktionen der Gesell-
schaftsmitglieder entsprechen muss, die für alle 
(mehr oder weniger) identisch sind (Subjektuni-
versalität)  – und nicht nur gleich oder analog: 
‚Dein Schmerz ist schlecht für dich, mein 
Schmerz ist schlecht für mich‘. Die Empathie ist 
fast der einzige Mechanismus, der wenigstens 
tendenziell eine intersubjektiv identische (empa-
thische) Nutzenfunktion erzeugt: Dass h leidet, 
ist empathisch schlecht für s1 und s2.

7.2	� Maximierung

Die wohlfahrtsethische Aggregation von indivi-
duellen Nutzen liefert nur moralische Be­
wertungen von Handlungsalternativen, aber auch 
von vielem anderem: Regeln, Normen, Charakter-
zügen, Institutionen, Staaten … Die Frage, wie 
man nun mit diesen Bewertungen umgehen soll, 
welche praktischen Konsequenzen man aus ihnen 
zielen soll, ist (nach der Behandlung der Be-
wertungsfrage) Thema des nächsten, des de­
ontischen Teils der Wohlfahrtsethik, insbesondere 
des Utilitarismus. Praktische Bewertungen, ins
besondere quantitative Bewertungen als ‚so und 

so gut‘ (technisch ausgedrückt als: ‚hat die 
Wünschbarkeit x‘) sind ganz allgemein Hilfsmit
tel bei der Entscheidung, deren Sinn impliziert, 
dass, wenn man mehrere Alternativen zur Aus
wahl hat, die man durch sein Handeln realisieren 
kann, man rationaliter und prima facie die bes-
sere realisieren sollte bzw., bei mehr als zwei 
Alternativen, die beste realisieren, also maximie­
ren sollte.

Sidgwick hat mit der rationalen Maximierungs-
empfehlung den Handlungsutilitarismus begrün
det, also das utilitaristische Maximierungsgebot, 
dass man immer das utilitaristisch Beste tun soll 
(Sidgwick <1874> 1982, S. 411 (4.1.1); S. 382 
(3.13.3); S. 420–421 (4.2.1)). Um aus der ratio-
nalen Maximierungsempfehlung direkt auf den 
Handlungsutilitarismus schließen zu können, 
müssen jedoch mindestens folgende zusätzliche 
Prämissen erfüllt sein: 1. Es geht bei den Ent-
scheidungen immer nur um die moralischen Be-
lange oder, noch enger, um die moralische, utili-
taristische Wünschbarkeit. 2. Aus moralischer 
Sicht ist das Ansetzen bei individuellen Hand-
lungsentscheidungen der einzige oder der beste 
Hebel, um die Welt zu verbessern.

Beide Prämissen sind jedoch falsch. Ad 1: 1. 
Außer den moralischen Belangen wird ein ratio-
nales Subjekt immer auch seine persönlichen, 
prudentiellen Belange berücksichtigen. Diese 
stehen sogar zunächst an erster Stelle und sind 
motivational verankert; moralische Belange müs
sen selbst erst in den Motiven des Subjekts ver-
ankert sein oder werden, bevor das Subjekt sie 
überhaupt berücksichtigen kann. An dieser Stelle 
einfach einen absoluten Primat der Moral anzu-
setzen ist eine moralische Usurpation. Tatsäch-
lich kann es bei moralischen Geboten immer nur 
um einen Kompromiss aus moralisch und pru-
dentiell Erwünschtem gehen (s. Kap. 19 und 22). 
(Sidgwick hatte den Konflikt zwischen morali-
schen und prudentiellen Belangen ja klar ana-
lysiert (universeller vs. egoistischer Hedonismus 
und sie auch jeweils als unabweisbar anerkannt.) 
Erstaunlich ist dann, dass er in seinen Argumen-
tationen davon ausgeht, entweder der einen oder 
der anderen Seite recht geben zu müssen, wobei 
er sich dann für die moralische Seite und den un-
gebremsten Handlungsutilitarismus entscheidet. 

7  Aggregierung und Maximierung



74

Er erkennt nicht, dass es gerade eine zentrale 
Aufgabe der Ethik ist, diesen Konflikt zwischen 
zwei gleichermaßen berechtigten Anliegen anzu-
erkennen und durch die Entwicklung geeigneter 
Instrumente zu lösen oder zumindest zu entschär
fen.) Maximierungstechnisch erfordert ein Kom
promiss, dass die utilitaristische Optimierung des 
individuellen Handelns prudentiellen Be-
schränkungen unterworfen ist, z.  B. mit einem 
prudentiell vorgegebenen Budget auskommen 
muss. 2. Neben den prudentiellen kann es auch 
moralische Belange geben, die nicht mit einer 
Wünschbarkeitsmaximierung identisch sind, 
z. B. die Wahrung einmal garantierter individuel-
ler Rechte, Regeln der öffentlichen Ordnung oder 
die Einhaltung der Bedingungen und Erhaltung 
der Grundlagen gesellschaftlicher (Sub-)Systeme 
wie Ökonomie, Justiz, Verteidigung. Auch die 
Berücksichtigung dieser Belange führt 
maximierungstechnisch zu einer limitierten Opti
mierung etwa derart, dass bestimmte Regeln 
nicht gebrochen werden dürfen.  – Ad 2: Tech
nisch gesehen sind individuelle und individuell 
entschiedene moralische Handlungen Instru-
mente zur moralischen Verbesserung der Welt. 
Aber sie sind nicht die einzigen und auch nicht 
immer die besten moralischen Instrumente. An-
dere Instrumente zur moralischen Verbesserung 
der Welt können z. B. sein: soziale Regeln, sozial 
verbindliche, sanktionsgeschützte Normen, Or-
ganisationen, soziale Institutionen, ja selbst die 
Staatsorganisation oder eine Staatengemein
schaft – wenn sie auf moralische Ziele hin orga
nisiert sind. Und diese können in bestimmten Be-
reichen sehr viel effektiver und effizienter sein 
als individuelles Handeln. Selbstverständlich 
können auch diese Instrumente moralisch be-
wertet und optimiert werden, eventuell wieder 
innerhalb vorgegebener Grenzen. Das von den 
Individuen geforderte moralische Handeln mag 
dann aus moralischer Sicht den Vorgaben dieser 
Instrumente untergeordnet sein, statt dass dem 
Individuum die Freiheit zur individuellen morali-
schen Optimierung gegeben wird.

Der Handlungsutilitarismus ist der einfachste 
Vorschlag innerhalb des deontischen, handlungs-
orientierten Teils der utilitaristischen Ethik. 
Überlegungen wie die gerade skizzierten haben 

viele Utilitaristen und andere Wohlfahrtsethiker 
dazu geführt, alternative Deontiken zu entwi
ckeln wie: den idealen oder realen Regelutilitaris-
mus, den Motiv-, Charakter-, Gewissens- oder 
Tugendutilitarismus, den realen Normen-
utilitarismus, den realen Institutionen- oder ganz 
allgemein den realen Instrumenteutilitarismus 
(s. Kap. 18 und 19). Bei all diesen Vorschlägen 
wird die moralische Wünschbarkeit anderer 
Gegenstände als individueller Handlungen be-
wertet und maximiert, und maximiert wird immer 
nur eingeschränkt innerhalb bestimmter Gren
zen.

7.3	� Kritik der Aggregation (plus 
Maximierung)

Die utilitaristische intersubjektive Nutzen-
aggregation und die Maximierungsforderung 
sind vielfach kritisiert worden auch über die bis
her schon behandelten Kritiken hinaus (Kritiken 
und Verteidigungen: Paul et  al. 2009). Ein Teil 
dieser Kritiken bezieht sich aber der Idee nach 
nur auf die Kombination von Aggregation und 
Maximierung und dann eventuell auch wieder 
nur auf bestimme Arten der Maximierung.

7.3.1	� Kritiken der 
Nutzenaggregation allgemein

Voraussetzungen nicht erfüllt: Hardin (2009) be-
zweifelt, dass die individuelle Wohlfahrt kardinal 
gemessen werden könne. Während dies eine 
Mindermeinung ist, ist der Einwand, dass indivi-
duelle Wohlfahrt zwar gemessen werden könnte, 
aber nicht in intersubjektiv vergleichbarer Weise, 
relativ weit verbreitet. Als Antwort auf diese Ein-
wände sei auf die Diskussion in Abschn.  7.1.3 
verwiesen.

Aggregation ist moralsemantisch sinnlos: Di
verse Ethiker  – u.  a. Gauthier (1963, S.  126), 
Nagel (1970, S.  134)), Rawls (<1971> 1979, 
S. 45), Taurek (1977, S. 304; S. 307) – kritisieren, 
es gebe zwar die einzelne Personen und ihre Nut
zen, aber kein Kollektivsubjekt, das die aggre-
gierte Nutzenfunktion hätte; der Begriff ‘mora

C. Lumer



75

lisch besser’ mache gar keinen Sinn. Und Lübbe 
(2015, S.  105) wendet gegen die Idee des un-
parteiischen Standpunktes ein, dass es auch die-
sen nicht gebe. – Diese Kritiken treffen zwar die 
Konzeption der Aggregation als Interesse der Ge
sellschaft und als Sicht des Universums (s. 
Abschn. 7.1.4), aber nicht die des unparteiischen 
Beobachters und des empathischen Subjekts.

7.3.2	� Kritiken der 
Nutzenaggregation 
in Verbindung mit der 
Maximierung

Nichtberücksichtigung der Getrenntheit von Per­
sonen/Verletzung von Grundrechten: Der Name 
dieses Einwandes geht auf Rawls zurück, ist der 
Sache nach aber älter, findet sich schon bei Gaut-
hier (1963, S.  126) und Nagel (1970, S.  134). 
Rawls’ Formulierung ist: „[utilitarianism’s] view 
of social cooperation is the consequence of ex-
tending to society the principle of choice for one 
man, and then, to make this extension work, con-
flating all persons into one. […] Utilitarianism 
does not take seriously the distinction between 
persons“ (Rawls <1971, S.  e27> e1999/d1979, 
S.  e23-24/d45). Die Idee der Kritik ist: Indivi
duen nehmen immer auch Leiden und Opfer auf 
sich, um später um so größere Freuden oder Vor-
teile zu erlangen; dies ist eine prudentiell ratio
nale Investition, die demselben Individuum spä-
ter (mit Gewinn) zugutekommt; die Opfer wer
den überkompensiert. Dies ist selbstverständlich 
moralisch unproblematisch. Nach aggregativen 
Ethiken ist es hingegen möglich und gängige Pra
xis, dass der einen Person Leiden zugemutet wer
den, um anderen Personen um so größere Vor-
teile zukommen zu lassen. Die Nachteile für s1 
werden also nicht durch (größere) Vorteile für s1 
kompensiert, sondern die Vorteile haben andere: 
s2 (s3, s4 …). Ein in vielen Varianten diskutiertes 
Beispiel für diese Konstellation ist: Eine Person 
wird geopfert, um das Leben mehrerer anderer zu 
retten. Viele solcher Konstellationen sind nach 
der Alltagsmoral sowie gesetzlich verboten, z. B. 
dass ein vermessener Chirurg eine gesunde Per
son ihrer lebenswichtigen Organe beraubt, um 

fünf anderen Personen, die sonst in kürzester Zeit 
an Organversagen sterben würden, durch Implan
tation der entnommenen Organe das Leben zu 
retten. Andere sind nach der Alltagsmoral sowie 
gesetzlich erlaubt, etwa die Grundversion des 
Trolley-Problems („driver“) – eine Straßenbahn 
mit Bremsversagen rast auf fünf Personen auf 
dem Gleis zu; sie können nur dadurch gerettet 
werden, dass der Fahrer eine Weiche zu einem 
anderen Gleis umlegt, auf dem sich eine Person 
aufhält (Thomson 1985). Dazwischen gibt es 
viele weitere Varianten mit mehr oder weniger 
Zustimmung und bei denen z. T. auch Gesetz und 
die Intuitionen der Mehrheit auseinandergehen. – 
Dies sind dilemmatische oder allgemein: kon-
fliktive Situationen; d.  h., egal wie man ent-
scheidet, kein Entscheider und kein ethisches 
System kommen darum herum, dass mit der um
gesetzten Präferenz jeweils die Interessen be-
stimmter Personen hintenangestellt und die ande-
rer vorgezogen werden. Insofern ist der Vorwurf, 
der Utilitarismus und aggregierende Ethiken all
gemein würden die Getrenntheit von Personen 
nicht berücksichtigen, wohlfeil und trifft jede 
Ethik, die in solchen Situationen nur irgendeine 
Entscheidung fällt. Um wirklich zu treffen, muss 
mit dem Einwand etwas anderes gemeint sein, 
nämlich dass bestimmte Abwägungen nicht er-
laubt sein sollten. Rawls fordert etwa, dass bei 
der Entscheidung Grundrechte nicht verletzt wer
den dürfen – auch wenn damit hohe utilitaristi-
sche Kosten einhergehen –; durch ein (negatives) 
Grundrecht des idealen Organspenders auf Leben 
würde dann der vermessene Chirurg blockiert. So 
umformuliert, wird der Einwand der Nicht-
berücksichtigung der Getrenntheit von Personen 
zu einem Einwand der Verletzung von Grund­
rechten. Rawls stützt die Vorrangstellung von 
Grundrechten mit einer seines Erachtens rationa-
len generellen lexikografischen Vorordnung der 
maximal großen Menge intersubjektiv kompossi-
bler (negativer?) Grundrechte vor anderen Gü-
tern (Rawls <1971> 1979, S. 82; S. 336). Diese 
Vorordnung ist jedoch axiologisch völlig irratio
nal, reflektiert nicht den persönlichen Wert sol-
cher Güter. – Die utilitaristische Bewertung ad-
diert hingegen einfach die Nutzen und räumt 
dabei nicht bestimmten Interessen besondere 

7  Aggregierung und Maximierung



76

Vorrechte ein oder stellt sie zurück. Sie kommt 
deshalb ceteris paribus immer zu einer Präferenz 
für die Rettung der fünf (oder der Mehrzahl). Die 
utilitaristische Bewertung liefert aber noch kein 
Handlungsgebot; dies tut erst die utilitaristische 
Deontik. Das handlungsutilitaristische (und das 
ideal regelutilitaristische) Maximierungsgebot 
fordert dann (ceteris paribus) immer die Rettung 
der fünf. Der reale Regel- und Normenutilitaris­
mus s. Kap. 19) hingegen schließen sich dem so
zial geltenden und moralisch sehr guten und be-
währten Grundrecht auf Leben an, blockieren 
also ebenfalls den vermessenen Chirurgen. Aber 
solche Blockaden der Maximierung kosten in 
Form nicht realisierter utilitaristischer Wünsch
barkeit. Man könnte deshalb darauf drängen, das 
geltende Recht mehr oder weniger zu reformie
ren, um utilitaristische Nutzengewinne zu erzie
len. Ein starkes negatives Lebensrecht könnte al-
lerdings für viele Subjekte eine Voraussetzung 
dafür sein, dass sie das soziale System mittragen, 
sodass dieses Recht schon aus fundamentalen 
politischen  Gründen gewährt werden sollte.

(Beliebig) viele triviale Vorteile wiegen gra­
vierenden Nachteil nicht auf: Das Leben mehre-
rer anderer retten zu wollen ist immerhin ein 
wichtiges Ziel. Selbst diese Anfangsrecht-
fertigung geht nach Ansicht vieler Ethiker aber 
verloren, sobald dem großen Opfer eines ein
zelnen nur eine sehr große, u. U. quasi beliebig 
große Menge trivialer Freuden gegenübersteht, 
z. B. 60 min weitere extreme Schmerzen durch 
Elektroschocks und eine zerquetschte ein-
geklemmte Hand eines Technikers gegen durch-
gehendes  – und nicht 15  min unterbrochenes  – 
Anschauen eines Fußballendspiels durch Millio-
nen Fernsehzuschauer (Scanlon 1998, S.  235). 
Nach allen wohlfahrtsethischen Kalkülen gibt es 
(wegen deren Archimedizität, also der Eigen
schaft, dass es für alle noch so großen Nutzen a 
und noch so kleinen Nutzen b immer eine Zahl n 
gibt derart, dass n*b dann doch größer ist als a) 
immer eine Mindestzahl n an Zuschauern, ab der 
der Fußballgenuss die Schmerzen des Technikers 
überwiegt. Das gilt sogar für den Prioritarismus, 
auch wenn n da größer ist. Viele Menschen und 
auch das geltende Recht sind hingegen auf der 
Seite des Technikers. Scanlon schlägt deshalb ein 

nichtaggregatives Bewertungsprinzip vor, Unver­
gleichbarkeit, nach dem die Werte in unver-
gleichbare hierarchische Schichten eingeteilt 
sind, wobei höhere Werte nicht durch noch so 
viele aus einer niedrigeren Schicht aufgewogen 
werden können. Man kann aber zeigen, dass die
ses System nicht kompatibel ist mit üblichen Prä-
ferenzen und dazu tendiert, Werte aus niedrigen 
Hierarchiestufen komplett zu ignorieren. Außer
dem lässt sich die archimedische Annahme selbst 
mit von Deontologen mutmaßlich akzeptierten 
Präferenzen begründen. (Das archimedische 
Prinzip wird auf eine ganze Kette von Nutzen-
paaren a und b, b und c, c und d etc. angewendet, 
bei denen die Nutzenwerte jedes Paars jeweils 
recht nahe beieinander liegen.) (Norcross 1997, 
S.  137–139; 2009, S.  81–85; Lumer 2014, 
S. 58–62.) Muss sich der Utilitarist deshalb auf 
die Seite der Fußballfans schlagen und die Unter
brechung der Übertragung ablehnen? Nein. 1. 
Die Zahl n der für die Kompensation benötigten 
Zuschauer kann sehr groß sein, größer als die ak-
tuelle Weltbevölkerung. 2. Auf der deontischen 
Ebene können ein realer Regel- und Normen-
utilitarismus Vorrangregeln und -normen für 
Rettungseinsätze vorsehen, die in Einzelfällen 
auch „übermäßige“ Kosten einer Rettung zulas
sen oder verzeihen (Lumer 2014, S. 61–62).

7.3.3	� Kritiken 
am Aggregationsmodus

Diverse ethische Kritiken richten sich gegen die 
spezifisch utilitaristische Form der Aggregation, 
nämlich die universalistische additive Aggrega
tion.

Gegen die gleiche Gewichtung und den Uni­
versalismus: Verletzung persönlicher oder allge­
mein: partikularer Beziehungen: Da der Utilitaris-
mus in seinen Bewertungen die Nutzen aller Per-
sonen gleichgewichtig einbezieht, könne er keine 
besonderen Beziehungen zulassen, zu Partnern, 
Familienmitgliedern, Freunden, Landsleuten etc., 
weil diese Beziehungen mehr Aufmerksamkeit 
und Privilegien verlangen (s. Kap. 21). Zu dieser 
Zerstörung von persönlichen Beziehungen kommt 
es allerdings zwingend nur im Handlungs-

C. Lumer



77

utilitarismus mit seinem uneingeschränkten 
Maximierungsgebot. Andere Deontiken, ins-
besondere der reale Regel- und Normenutilitaris-
mus, lassen trotz Universalismus z. B. eine Bud-
getierung des universalistischen Engagements zu 
und damit auch Spielraum für persönliche Be-
ziehungen (Lumer 2021b, S. 239–248).

Gegen die Addition: die abstoßende Schluss­
folgerung: Die bloße Addition weiterer Nutzen 
führt zu Parfits abstoßender Schlussfolgerung 
(repugnant conclusion): Eine Welt mit einem 
gutem Leben der ganzen Bevölkerung wäre 
schlechter als eine Welt mit einer entsprechend 
vielfach so großen Bevölkerung mit sehr geringer 
Lebensqualität (s. Kap. 23).

Gegen die bloße Addition: keine Berücksichti­
gung der Verteilungsgerechtigkeit: Die bloße Ad
dition von Nutzen führt dazu, dass Fragen der in-
trinsischen Verteilungsgerechtigkeit ignoriert 
werden. So bewertet der Utilitarismus die folgen-
den Paare von Nutzenverteilungen jeweils 
gleich – 〈0; 8; 7〉 =util 〈3; 5; 7〉; 〈1; 1; 9; 9〉 =util 〈5; 
5; 5; 5〉 –, obwohl aus Gründen der Verteilungs-
gerechtigkeit jeweils die zweite Alternative bes-
ser ist. Er ist weder an einer vorrangigen Verbes
serung des Loses der schlecht Gestellten noch an 
Egalität interessiert. Aus diesen Gründen sind 
zum Utilitarismus alternative gerechtigkeits-
orientierte Bewertungen entwickelt worden wie 
der Prioritarismus (s. Kap. 52).

Literatur

Bentham, Jeremy. <1780/1789> 1970. An Introduction to 
the Principles of Morals and Legislation. (1780 / 
1789.) Ed. by J. H. Burns; H. L. A. Hart. London/New 
York: Athlone Press 1970. London: Methuen 1982.

Brandt, Richard B. 1979. A Theory of the Good and the 
Right. Oxford: Clarendon.

Dawes, Robyn M. 1988. Rational choice in an uncertain 
world. Fort Worth [etc.]: Harcourt Brace Jovanovich.

Gauthier, David. 1963. Practical Reasoning: The Struc­
ture and Foundations of Prudential and Moral Argu­
ments and Their Exemplification in Discourse. Ox-
ford: Clarendon.

Hardin, Russell. 2009. Utilitarian aggregation. In Utilita­
rianism. The Aggregation Question, Hrsg. Ellen Fran-
kel Paul; Fred D. Miller, Jr; Jeffrey Paul, 30–47. Cam
bridge: Cambridge U.P.

Harsanyi, John C. 1953. Cardinal Utility in Welfare Eco-
nomics and in the Theory of Risk-Taking. Journal of 
Political Economy 61: 434–435.

———. 1955. Cardinal Welfare, Individualistic Ethics, 
and Interpersonal Comparisons of Utility. Journal of 
Political Economy 63: 309–321.

———. 1977. Morality and the Theory of Rational Beha-
viour. Social Research 44: 623–656.

Hastie, Reid, und Robyn M.  Dawes. 2019. Rational 
Choice in an Uncertain World: The Psychology of Jud­
gment and Decision Making. Sage 2. Aufl.

Hutcheson, Francis. 1725. An Inquiry into the Original of 
our Ideas of Beauty and Virtue. London: Will and John 
Smith.  – Reprint: Facsimile Editions prepared by 
Bernhard Fabian. Hildesheim; Zürich; New  York 
11971; 21990. Vol. I.

Kahneman, Daniel; Amos Tversky. 1979. Prospect 
Theory. An Analysis of Decision under Risk. Econo­
metrica 47: 263–291.

Lübbe, Weyma. 2015. Nonaggregationismus. Grundlagen 
der Allokationsethik. Münster: mentis.

Lumer, Christoph. 1999. Quellen der Moral. Plädoyer für 
einen prudentiellen Altruismus. Conceptus 32: 
185–216.

———. 2002. The Greenhouse. A Welfare Assessment 
and Some Morals. Lanham, MD/New York/Oxford: 
University Press of America.

———. 2005. Prioritarian Welfare Functions – An Ela­
boration and Justification. Working paper University 
of Siena, Department of Philosophy and Social Scien-
ces. URL: http://www.lumer.info/wp-content/up-
loads/2020/07/A066_Lumer_PrioritarianWelfare-
Functions.pdf.

———. 2009. Rationaler Altruismus. Eine prudentielle 
Theorie der Rationalität und des Altruismus. Zweite 
Aufl.: Paderborn: mentis.

———. 2014. Individualismus in der Wohlfahrtsethik. 
Moralische Probleme der Nutzenaggregation. In Nor­
mativer Individualismus in Ethik, Politik und Recht, 
Hrsg. Dietmar von der Pfordten, Lorenz Kähler, 
31–68. Tübingen: Mohr Siebeck.

———. 2021a. From Utilitarianism to Prioritarianism – 
an Empathy-Based Internalist Foundation of Welfare 
Ethics. In Utility, Progress, Technology. Proceedings 
of the 15th Conference of the International Society for 
Utilitarian Studies, Hrsg. Michael Schefczyk, Chris
toph Schmidt-Petri, 139–151. Karlsruhe: KIT Scienti-
fic Publishing. URL: <https://www.ksp.kit.edu/site/
books/e/10.5445/KSP/1000134479/>.

———. 2021b. Wie effizient sollen Altruisten handeln? In 
Analytische Explikationen & Interventionen / Analyti­
cal Explications & Interventions. Ein Salzburger Sym­
posium für und mit Georg Meggle, Hrsg. Johannes 
L.  Brandl, Beatrice S.  Kobow, Daniel Messelken, 
226–249. Paderborn: Brill-mentis.

Mill, J[ohn] S[tuart]. <1861> 1998. Utilitarianism. Ed. by 
Roger Crisp. Oxford; New York: Oxford U. P. 1998. – 
Dt. Übers.: Der Utilitarismus. Übersetzung, An-
merkungen und Nachwort von Dieter Birnbacher. 
Stuttgart: Reclam 1976.

7  Aggregierung und Maximierung

http://www.lumer.info/wp-content/uploads/2020/07/A066_Lumer_PrioritarianWelfareFunctions.pdf
http://www.lumer.info/wp-content/uploads/2020/07/A066_Lumer_PrioritarianWelfareFunctions.pdf
http://www.lumer.info/wp-content/uploads/2020/07/A066_Lumer_PrioritarianWelfareFunctions.pdf
https://www.ksp.kit.edu/site/books/e/10.5445/KSP/1000134479/
https://www.ksp.kit.edu/site/books/e/10.5445/KSP/1000134479/


78

Nagel, Thomas. 1970. The Possibility of Altruism. Oxford: 
Clarendon. – Dt. Übers.: Die Möglichkeit des Altruis
mus. Hg. u. übers. von Michael Gebauer und Hans-Pe-
ter Schütt. Bodenheim: Philo 1998.

Norcross, Alastair. 1997. Comparing Harms. Headaches 
and Human Lives. Philosophy and Public Affairs 26: 
135–167.

———. 2009. Two dogmas of deontology. Aggregation, 
rights, and the separateness of persons. In Utilitaria­
nism. The Aggregation Question, Hrsg. Ellen Frankel 
Paul, Fred D.  Miller, Jr, Jeffrey Paul, 76–95. Cam
bridge: Cambridge U.P.

Paul, Ellen Frankel, Fred D. Miller, Jr, und Jeffrey Paul, 
Hrsg. 2009. Utilitarianism. The Aggregation Ques­
tion. Cambridge: Cambridge U.P.

Rawls, John [B.]. <1971> e1999/d1979. A Theory of Jus­
tice. Revised Edition. Oxford [etc.]: Oxford U.P. 
1999.  – Dt. Übers.: Eine Theorie der Gerechtigkeit. 

Übers. v. Hermann Vetter. Frankfurt, Main: Suhrkamp 
1979.

Resnik, Michael D. 1987. Choices. An Introduction to De­
cision Theory. Minneapolis: University of Minnesota.

Scanlon, Thomas M. 1998. What We Owe to Each Other. 
Cambridge, MA/London: The Belknap Press of Har-
vard U.P.

Sidgwick, Henry. <1874> 1982. The Methods of Ethics. 
(1874. Seventh edition 1907). Foreword by John 
Rawls. Indianapolis/Cambridge: Hackett 1982.

Taurek, John M. 1977. Should the Numbers Count? Philo­
sophy and Public Affairs 6: 293–316.  – Dt. Übers.: 
Zählt die Anzahl? In Tödliche Entscheidungen. Allo­
kation von Leben und Tod in Zwangslagen, Hrsg. 
Weyma Lübbe, 124–143. Paderborn: Mentis 2004.

Thomson, Judith. 1985. The Trolley Problem. Yale Law 
Journal 94: 1395–1415

C. Lumer



Vuko Andrić  •  Bernward Gesang
Hrsg.

Handbuch Utilitarismus



ISBN 978-3-662-71325-9        ISBN 978-3-662-71326-6 (eBook)
https://doi.org/10.1007/978-3-662-71326-6

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen National
bibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über https://portal.dnb.de 
abrufbar.

© Der/die Herausgeber bzw. der/die Autor(en), exklusiv lizenziert an Springer-Verlag GmbH, 
DE, ein Teil von Springer Nature 2025

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung, die 
nicht ausdrücklich vom Urheberrechtsgesetz zugelassen ist, bedarf der vorherigen Zustimmung 
des Verlags. Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, Bearbeitungen, Übersetzungen, 
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.
Die Wiedergabe von allgemein beschreibenden Bezeichnungen, Marken, Unternehmensnamen 
etc. in diesem Werk bedeutet nicht, dass diese frei durch jede Person benutzt werden dürfen. Die 
Berechtigung zur Benutzung unterliegt, auch ohne gesonderten Hinweis hierzu, den Regeln des 
Markenrechts. Die Rechte des/der jeweiligen Zeicheninhaber*in sind zu beachten.
Der Verlag, die Autor*innen und die Herausgeber*innen gehen davon aus, dass die Angaben und 
Informationen in diesem Werk zum Zeitpunkt der Veröffentlichung vollständig und korrekt sind. 
Weder der Verlag noch die Autor*innen oder die Herausgeber*innen übernehmen, ausdrücklich 
oder implizit, Gewähr für den Inhalt des Werkes, etwaige Fehler oder Äußerungen. Der Verlag 
bleibt im Hinblick auf geografische Zuordnungen und Gebietsbezeichnungen in veröffentlichten 
Karten und Institutionsadressen neutral.

Einbandabbildung: Adobestock (KI generiert). 

Planung/Lektorat: Frank Schindler
J.B. Metzler ist ein Imprint der eingetragenen Gesellschaft Springer-Verlag GmbH, DE und ist 
ein Teil von Springer Nature.
Die Anschrift der Gesellschaft ist: Heidelberger Platz 3, 14197 Berlin, Germany

Wenn Sie dieses Produkt entsorgen, geben Sie das Papier bitte zum Recycling.

Hrsg.
Vuko Andrić
Universität Linköping
Linköping, Sweden

Bernward Gesang
Philosophische Fakultät
Universität Mannheim
Mannheim, Deutschland

Die Förderung der Arbeit von Vuko Andrić an diesem Handbuch durch Riksbankens Jubileumsfond 
(Projektkennziffer P22-0662) wird dankend anerkannt.

https://doi.org/10.1007/978-3-662-71326-6
https://portal.dnb.de

	Teil III: Grundbegriffe des Utilitarismus: Gesamtnutzen
	7: Aggregierung und Maximierung
	7.1	 Aggregation
	7.1.1	 Ein moralisches Entscheidungsproblem und seine Lösung: Aggregierung und Maximierung
	7.1.2	 Einige Arten der Aggregation
	7.1.3	 Voraussetzungen der Aggregation: kardinale Nutzenwerte und intersubjektiver Nutzenvergleich
	7.1.4	 Sinn und Begründung der Nutzenaggregation

	7.2	 Maximierung
	7.3	 Kritik der Aggregation (plus Maximierung)
	7.3.1	 Kritiken der Nutzenaggregation allgemein
	7.3.2	 Kritiken der Nutzenaggregation in Verbindung mit der Maximierung
	7.3.3	 Kritiken am Aggregationsmodus

	Literatur



