Aggregierung und Maximierung
Christoph Lumer

Erschienen in: Vuko Andri¢; Bernward Gesang (Hg.): Handbuch Utilitarismus. Berlin: Metzler
(Springer) 2025 (E-Version); 2026 (Druckversion): 67-78.

Dies ist eine Version des Manuskripts, die keine redaktionelle Bearbeitung durch den Verlag durchlaufen

hat. Die finale authentifizierte Version ist online verfiigbar unter: https://doi.org/10.1007/978-3-662-71326-6
(gesamtes Handbuch).

Abstract: ,Aggregierung‘ bedeutet in der Wohlfahrtsethik die Bestimmung der moralischen
Wiinschbarkeit eines Ereignisses oder Zustandes aus den Nutzen der von ihm Betroffenen. Im
Utilitarismus werden dazu die Nutzen der Betroffen addiert. Der Artikel erkldrt den Sinn der
Aggregation (Bildung einer moralischen Wiinschbarkeit von Alternativen fiir die
Entscheidungsfindung z.B. aus der Sicht eines unparteiischen Beobachters oder eines empathischen
Subjekts), alternative Arten der Aggregation und die technischen Voraussetzungen. Das Ziel der
Aggregation ist letztlich, auf der Basis der gewonnenen moralischen Bewertung der Alternativen
die beste Alternative auszufithren (Maximierung). Der Handlungsutilitarismus gebietet dann, bei
allen Entscheidungen zu maximieren. Der reale Regel- und der reale Normen-, Institutionen- und
Instrumenteutilitarismus fordern hingegen begrenzte Optimierungen. Der Artikel schlieBt mit der

Diskussion von Einwénden gegen die Aggregierung und Maximierung.

Stichworter:  Aggregierung/Aggregation, Maximierung, Nutzenmessung, intersubjektiver
Nutzenvergleich, unparteischer Beobachter, empathisches Subjekt, begrenzte Maximierung,
Nichtberiicksichtigung der Getrenntheit von Personen, Verletzung von Grundrechten,

Handlungsutilitarismus

1. Aggregation

1.1 Ein moralisches Entscheidungsproblem und seine Losung: Aggregierung und

Maximierung

Nach der von Hutcheson entwickelten protoutilitaristischen Formel ist das Ziel des
universalistischen Hedonismus: ‘das grofite Gliick der groBten Zahl (“That action is best, which
accomplishes the greatest happiness for the greatest numbers” (Hutcheson 1725: 164)). Wie ist aber
zu enscheiden, wenn die beiden in dieser Formel genannten Optimierungsziele — groBtes Gliick,
grofite Zahl — nicht gleichzeitig erreicht werden konnen, wenn also z.B. eine Option zum grof3ten
Gliick, aber fiir eine kleinere Zahl von Personen fiihrt (z.B. mit der sozialen Nutzenverteilung a =

(8; 2; 3; 1)), und eine andere zum weitest verbreiteten, aber moderateren Gliick (z.B. b = (4; 4, 4;



LUMER: Aggregieruung und Maximierung 2

3))? Wegen intersubjektiver Interessenkonflikte gehen die beiden Optimierungziele der Formel in
der Realitét fast nie zusammen. Auch die beste Moral kann dann also nicht anders als, mit ihren
Empfehlungen immer wenigstens eine Person schlechter zu stellen, als sie sie bei einer anderen
Option stellen wiirde. Wie ist in solch einer Situation moralisch zu entscheiden?

Bentham hat als erster die utilitaristische Empfehlung mit nur noch einer
Optimierungsrichtung aufgestellt, die Alternative mit der hochsten Gliickssumme zu wihlen oder,
wie man allgemeiner sagen kann, die Alternative mit der hochsten Nutzensumme (Bentham
<1780/1789> 1970: S. 12 (1.2; 1.4)). Diese Losung besteht aus zwei Komponenten, 1. der
Bestimmung des moralischen / utilitaristischen Werts oder, wie man auch sagen kann: der
moralischen / utilitaristischen Wiinschbarkeit der Alternativen durch Aggegation der inviduellen
Nutzenwerte und 2. dem Entscheidungsvorschlag, zu maximieren, also die Alternative mit der
hochsten utilitaristischen Wiinschbarkeit zu wihlen. ‘Aggregation’ bedeutet dabei speziell in der
Wohlfahrtsethik, dass man aus einer Menge von personlichen Nutzenwerten betroffener Individuen
nach einer bestimmten Formel die moralische Wiinschbarkeit dieser Nutzenverteilung berechnet.

Alternativen zur Aggregation als Losung fiir Entscheidungskonflikte sind u.a. der
Deontologismus, z.B. Kants oder Lockes, und der reale Kontraktualismus. Nachteile dieser Ansitze
gegeniiber der Aggregation sind, dass im Deontologismus schon die Gebote selbst in der Regel
nicht kohdrent begriindet werden, insbesondere nicht die Intessen aller Betroffenen einbeziehen,
dass die Gebotsbefolgung auch dann gefordert wird, wenn sie im Einzelfall enorme soziale [67/68]
Kosten erzeugt und kaum Gewinne einbringt und dass bei Regelkonflikten z.B. nach der Hohe des
jeweils geschiitzten Rechtsguts entschieden wird, ohne auch hier nach dem Wert fiir die
Betroffenen zu fragen; deontologische Losungen sind daher tendenziell ineffizient, z.T. extrem
ineffizient. Nachteile real kontraktualistischer Entscheidungen sind hingegen, dass sie der Logik
der Verhandlungsmacht folgen und dadurch moralische Grundideen wie Gleichbereichtigung,

Schutz der Schwachen, Giiterumverteilung zugunsten der Bediirftigen ignorieren.
1.2 Einige Arten der Aggregation

Die utilitaristische Aggregation, ndmlich die individuellen Nutzenwerte zu addieren, ist nur
die einfachste Form der Aggregation: Viui; u2; ...; un) = u1 + u2 + ...+ u, = X; u;. Eine Variante
davon ist der Durchschnittsnutzenutilitarismus, bei dem die Summe der individuellen Nutzen noch
durch die Anzahl der Betroffenen dividiert wird. Diese Division durch die Anzahl der Betroffenen
dndert in den meisten Fillen nicht die Priferenzordnung  gegeniiber dem
Nutzensummenutilitarismus. Eine Verdnderung der Priferenzordnung entsteht aber u.U., wenn die
Betroffenenmengen in den zu beriicksichtigenden Alternativen unterschiedlich gro sind, also bei
Entscheidungen iiber Schaffung (Zeugung) neuer Personen (Summen- und Durchschnitts-
Utilitarismus).

Bei einer prioritaristischen Aggregation (=>Prioritarismus und Egalitarismus) werden die
individuellen Nutzenwerte zunédchst mit Hilfe einer prioritaristischen Gewichtungsfunktion VP(.) in
moralische Wiinschbarkeiten trasformiert und erst anschlieBend addiert: Vp.o{ui; uz; ...; un) =
VP(u1) + VP(u2) + ...+ VP(u,) = Xi VP(u;). Dabei ist VP(.) so gestaltet (ndmlich monoton steigend



LUMER: Aggregierung und Maximierung 3

und konkav), dass Nutzenveridnderungen fiir schlecht Gestellte (niedriges u;) moralisch stérker
gewichtet werden als solche fiir besser Gestellte.

Der > Suffizientarismus verwendet eine strukturell analoge Aggregationsfunktion, aber mit
einer suffizientaristischen = Gewichtungsfunktion VS(.), die so gestaltet ist, dass
Nutzenverdnderungen fiir Menschen mit einem Nutzenniveau unterhalb einer fixen
Suffizienzschwelle stark gewichtet werden, dariiber aber nicht mehr.

Im (moderaten) Nutzenegalitarismus (=>Prioritarismus und Egalitarismus) hingegen wird
zunéchst, wie im Utilitarismus, die Summe der individuellen Nutzen gebildet, davon dann aber ein
Ungleichheitsmal} subtrahiert, je groBer die Ungleichheit, desto groler der Abzug.

Maximin schlieBlich setzt den moralischen Wert einer Nutzenverteilung einfach mit dem
geringsten individuellen Nutzenwert aus dieser Verteilung gleich: Viaximin{u1; u2; ...; un)y = MIN; u;.

Im obigen Beispiel a = (8; 2; 3; 1) gilt also: Viaximin(a) = 1.

1.3 Voraussetzungen der Aggregation: kardinale Nutzenwerte und intersubjektiver
Nutzenvergleich

Wie aus den eben angefiihrten Formeln hervorgeht, werden die individuellen Nutzenwerte
addiert (auBer bei Maximin) oder vorher noch anderen mathematischen Operationen unterworfen
und bei Alternativen mit bloB3 probabilistischen Ausgingen sogar noch multipliziert. Dies macht
nur Sinn, wenn die Nutzenwerte auf kardinalem Niveau gemessen wurden. Das bekannteste
Verfahren dazu ist, Nutzenwerte mittels Priferenzen der jeweiligen Subjekte iiber Lotterien zu
bestimmen. Um mit diesem Verfahren auch Nutzen fiir Optionen berechnen zu konnen, die s; noch
nicht mittels Priferenzangaben zu bestimmen geholfen hat, bendtigt man einen riesigen Vorrat an
solchen Priferenzen und Indifferenzen, die bestimmte messtheoretische Axiome (von von Neumann
& Morgenstern) erfiillen miissen, die die Kohidrenz dieser Priferenzen definieren, z.B. die Axiome
der Vollstindigkeit und Transitivitit (Darstellungen des Axiomensystems: Dawes 1988:145-176;
Resnik 1987: 88-101). Erst mit Erfiillung dieser Axiome ist die Bedingung fiir die Zuschreibung
kardinaler Nutzenwerte erfiillt.

Eine Crux dieses Ansatze ist, dass buchstiblich niemand die Axiome erfiillt, v.a. aus
folgenden Griinden: Was von den Theoretikern nachher berechnet wird, wird von den Subjekten
selbst [68/69] nur geschitzt — mit entsprechenden Fehlern —; die (z.T. verschachtelten) Lotterien
werden zu kompliziert; die Subjekte machen wahrscheinlichkeitstheoretische Fehler; oder sie haben
andere Vorstellungen von der Behandlung des Risikos als die Theoretiker. So kommt es insgesamt
zu einer Vielzahl systematischer Paradoxa in den Antworten auf die Priferenzfragen (z.B.
Kahneman & Tverksy 1979, S. 265-273; 279-281; Hastie & Dawes 2019). Sodann spiegeln viele
der zugrunde gelegten Priferenzen wegen falscher empirischer Annahmen der Subjekte oder wegen
affektiver Verzerrungen nicht das fiir die Person wirklich Gute wider, sondern nur das fiir gut
Gehaltene.

Volle-Informationsansditze aus der Philosophie versuchen vor allem, die zuletzt genannten
Probleme zu beheben. Richard Brandt definiert den tatsidchlichen Nutzen deshalb auf der Basis von

Priferenzen, die bei voller Information iiber die relevanten Sachverhalte, lebhafter Vorstellung der



LUMER: Aggregieruung und Maximierung 4

Alternativen und ihrer Folgen sowie nach kognitiver Psychotherapie entwickelt werden (Brandt 10-
13; 110-113;126-127). Probleme dieses Ansatzes sind aber, dass wir nie vollstdndig informiert sind
und uns nicht alle moglichen Folgen gleichzeitig lebhaft vorstellen konnen; dieser Ansatz sagt auch
nicht, wie wir denn rational mit solchen Informationen die Préiferenzen bilden sollen. Deshalb ist er
kaum eine Hilfe bei der Bestimmung von rationalen Nutzenwerten.

Eine Alternative zu dieser Theorie ist der analytisch-synthetische Ansatz (Lumer 2009: 241-
427): 1. Man analysiert empirirsch sehr genau, wie Entscheidungen gefillt werden, welche
grundlegenden Kriterien dabei verwendet werden, wobei ‘grundlegend’ bedeutet, dass die Kriterien
nicht mittels empirischer Annahmen aus anderen Kriterien abgeleitet wurden. Genauer bestimmt
man, welche Spielrdume bei solchen grundlegenden Kriterien bestehen, sich auf die eine oder
andere Weise zu entscheiden. 2. Sodann wihlt man nach rationalen Kriterien den rational
addquateren Entscheidungsweg aus, der das Wiinschbarkeits- oder Entscheidungskriterium
definiert. Man verldsst sich also nie auf einzelnen Entscheidungen oder Priferenzen, sondern
immer nur auf die zugrundeliegenden Kriterien. 3. Erst danach werden die optimalen empirischen
Informationen iber die Handlungssituation und mogliche Handlungsfolgen in das Kriterium
eingesetzt. Auf diese Weise wird von den Entscheidungssubjekten nur das (idealisierte)
Entscheidungskriterium {ibernommen (Autonomie des Subjekts), wihrend die empirischen
Informationen von auflen, aus dem besten empirischen Wissen besorgt werden. 4. Das wichtigste
grundlegende Entscheidungskriterium ist das intrinsische Wiinschbarkeitskriterium, also das
subjektive Kriterium dafiir, was das Subjekt um seiner selbst willen fiir gut oder schlecht hilt. Alle
anderen Dinge sind dann gut oder schlecht, weil sie dieses intrinsisch Gute bzw. Schlechte
verursachen oder implizieren. 5. Nach den allermeisten empirischen Theorien des intrinsisch
Gewiinschten gehoren angenehme und unangenehme Gefithle zum rational intrinsisch
Gewiinschten (weiter psychologischer Hedonismus). Und der Wert der Gefiihle ist im Normalfall
gleich der (positiv oder negativ) gerichteten Intensitit des Gefiihls mal seiner Dauer; in
Ausnahmefillen, bei starker Manipulation des Gefiihls, liegt der Wert aber darunter (ibid. 493-
521).

In Wohlfahrtsethiken werden die individuellen Nutzenwerte (oder Funktionswerte auf der
Basis von Nutzenwerten) zudem addiert. Dies setzt voraus, dass die zu addierenden Nutzenwerte
intersubjektiv vergleichbar sind, also mit derselben MaBleinheit gemessene GroBen représentieren,
also auf derselben Messskala beruhen — anderenfalls gelangt man zu so sinnlosen Additionen wie: 4
Meter + 3 Full = 7 Meter (oder Fuf3). Wenn die individuellen Nutzenwerte mit unterschiedlichen
Skalen gemessen wurden, muss man die Nutzenwerte in die andere Skala umrechnen kénnen wie
bei der Umrechnung von Fuf} in Meter (1 Full = 0,3048 Meter) oder von x° Celsius in y° Fahrenheit
(°F = 1,8 * x°C + 32), also nach einer Formel: y = a*x + b.

Die oben vorgestellte von-Neumann-Morgensternsche Nutzenmessung iiber individuelle
Priferenzen beruht jedoch nur auf intraindividuellen Nutzenvergleichen, gelangt also nur zu fiir das
jeweilige Subjekt geltende Skalen. Um diese subjektiven Skalen ineinander umrechnen zu kdnnen,

miisste man — nach einer objekti[69/70]ven Interpretation des Problems — iiber mindestens zwei



LUMER: Aggregierung und Maximierung 5

Wertobjekte o1 und o> verfiigen, fiir die gilt, dass ihr Nutzen fiir die Subjekte s; und s; jeweils gleich
ist: Ui(o1) = Uj(01) und Ui(02) = Uj(02).

Harsanyis frither, objektiver und eher behaviouristischer Losungsvorschlag fiir dieses
Problem setzt darauf, dass zwei Subjekte zumindest fiir eine bestimmte kohidrente Menge von
Wertgegenstinden die gleichen Priferenzen haben, so dass man dann die zugehorigen Nutzenwerte
der beiden Subjekte gleichsetzen konne (Harsanyi 1955, S. 317).

Spéter hat Harsanyi das Verfahren der “extended preferences” zur Losung des Problems des
intersubjektiven Nutzenvergleichs vorgeschlagen, das auf unsere Empathie rekurriert, mit der wir
zum einen anderen Subjekten auf der Basis eines Ahnlichkeitspostulats (mit uns selbst) iiberhaupt
innerpsychische Zustidnde zusprechen, insbesondere Befriedigungen, Unzufriedenheiten und
psychische Priferenzen, zum anderen aber stellvertretende Priferenzen der Art bilden: Wenn ich in
seiner Lage wire, seinen Geschmack hitte, seine Erziehung und sozialen Hintergrund, seine
kulturellen Wert und seine psychische Verfassung, wie wiren dann meine Priferenzen zwischen
den verschiedenen Alternativen, wieviel Befriedigung wiirde ich daraus schopfen? (Harsanyi 1977:
638-639.) Dieses Verfahren zielt auf eine objektive Messung; der metaphysische Vorbehalt gilt
allerdings nach wie vor. Das geforderte Hineinversetzen mit Hilfe von Informationen iiber
Priferenzen, die Biographie etc. des anderen und das Absehen von den eigenen entsprechenden
Priagungen ist enorm voraussetzungsreich. Die meisten Menschen sind damit vermutlich schnell
tiberfordert und gehen mit ihren Einschidtzungen oft in die Irre; es bedarf dann schon einer
besonderen Schulung, wie sie vielleicht Psychotherapeuten oder Profiler besitzen. Diese Profis
zielen auch darauf, das innere Geschehen des anderen zu ermitteln; dies reicht beim
intersubjektiven Vergleich der inneren Zustinde der anderen aber nicht aus. Hier gehen
moglicherweise die vom Betrachter einbezogenen Priferenzen durcheinander: Wenn dieser von
seiner eigenen Vorgeschichte, seinen speziellen Vorlieben, Priferenzen etc. absehen muss, konnen
die von ihm angenommenen intersubjektiven Priferenzen — ‘ich ziehe fiinf Minuten Freude vom
Typ F bei s; den zehn Minuten Freude vom Typ G bei s; vor’ — noch seine eigenen sein? Kénnen
sich die Priferenzen verschiedener Betrachter nicht auch unterscheiden? Selbst wenn diese
Probleme gelost werden konnen, bleiben bei der Nutzenbestimmung mittels extended preferences
die Inkonsistenz-Probleme der von-Neumann-Morgensternschen Nutzenmessung bestehen.

Ein intersubjektiver Nutzenvergleich ist auf jeden Fall einfacher, wenn man einen weiten
psychologischen Hedonismus voraussetzen kann. Denn dieser wird natiirlicherweise
empfindungslose Zustidnde intersubjektiv gleich als 0 bewerten und Freuden positiv, Leiden
negativ. Man hat auf diese Weise einen intersubjektiven Eichpunkt, Nullpunkt; aus einer
Intervallskala (wie beim Vergleich von Grad Fahrenheit und Celsius) wird eine Ratioskala (wie
z.B. bei Gewicht und Lingen); man braucht nur noch einen zweiten intersubjektiv gleichen
Eichpunkt und konnte versuchen, diesen physiologisch (Hirnscan) oder als Folge bestimmter
duBerer Ereignisse zu bestimmen (Brandt 1979: 262-263). — Die genannten Probleme des
intersubjektiven Nutzenvergleichs werden noch in den Schatten gestellt, wenn auBBer dem Wohl von
Menschen auch noch das Wohl von Tieren in die moralische Wiinschbarkeit einbezogen werden

soll. Dazu gibt es bislang kaum eine Diskussion.



LUMER: Aggregieruung und Maximierung 6

Diese theoretischen Fragen werden in der empirischen Forschungsrealitit von ganz anderen
Problemen {iiberdeckt. Es gibt zwar eine Unmenge an empirischen Untersuchungen zum Gliick
(“happiness”) (die World Database of Happiness referiert am 3.3.2024 16340 Studien
(https://worlddatabaseofhappiness.eur.nl/, 3.3.2024)), aber nur die wenigsten davon beschiftigen

sich mit, wie es dort heillit, emotionalen oder affektivem Wohlsein (“affective well-being”), die
allermeisten mit Lebenszufriedenheit (z.B. “How happy are you with your life as a whole?”); die
Studien zum affektiven Wohlsein fragen nach Dingen wie, ob man am Vortag z.B. [70/71] die und
die positiven Gefiihle erlebt habe, nur ganz, ganz wenige nach einem Grad des subjektiven
Wohlbefindens; und auch dieser wird nur mit Likert-Skalen gemessen, also komparativ, nicht
quantitativ. Selbst wenn man unterstellt, dass die einzelnen Skalenschritte gleich grof3 sind und
intersubjektiv gleich verstanden werden, ist es noch enorm schwierig, daraus so etwas wie
intersubjektiv durchschnittliche Wohlseinswerte fiir bestimmte Lebenssituationen zu errechnen, wie
sie fiir utilitaristische oder welfaristische Bewertungen sozialer Alternativen mit jeweils mehreren
unterschiedlichen Folgentypen erforderlich sind (vgl. Lumer 2002: 28-32). Diese Feststellung darf
gerne als Mahnung an die eigene Zunft verstanden werden, sich mehr um die empirischen

Anwendungen der eigenen Theorien und deren Voraussetzungen zu kiimmern.
1.4 Sinn und Begriindung der Nutzenaggregation

Wenn man die aus einer Handlung folgenden Nutzenverdnderungen fiir alle Individuen
addiert, dann hat man damit so etwas wie einen statistischen Uberblick iiber den
gesamtgesellschaftlichen Effekt dieser Handlung. Dies ist noch keine Bewertung, insbesondere
keine moralische Bewertung, obwohl mit der Aggregation eine Bewertung geschaffen werden soll.
Dies sieht man u.a. daran, dass die Einheiten der zu aggregierenden Werteinheiten (individuelle
Nutzenwerte) verschieden sind von der Werteinheit des resultierenden Aggregats (moralische
Wiinschbarkeit oder moralischer Nutzen) oder dass die Aggregierung auch anders als additiv
erfolgen kann (s.0., Abschn. 1.2). Um von den einzelnen Nutzenwerten durch deren wie auch
immer geartete Aggregation zu einer moralischen Bewertung zu gelagen, bedarf es einer starken
Begriindung, die iiber das funktionale Ziel, moralische Priferenzen zu erstellen, hinaus auch
erklidren muss, was diese Aggregation eigentlich ausdriickt.

Die Festlegung des Aggregandums, ndmlich die individuellen Nutzenwerte einzubeziehen,
wird {iiblicherweise mit einer individualistischen (und subjektivistischen) Axiologie und
Wertontologie begriindet: Allein personale Giiter, die also fiir ein Subjekt i.e.S., ein fiihlendes oder
entscheidendes Wesen, wichtig sind, haben einen unabhiingigen, intrinisischen Wert — vielleicht
sogar nur fiir das jeweilige Wertsubjekt. Die Gesellschaft, Nation, das Universum sind keine
solchen Subjekte i.e.S., fiir die etwas gut sein konnte.

Einige Konzeptionen des Sinns der intersubjektiven (Nutzen-)Aggregation und damit auch
der moralischen Wiinschbarkeit sind dann:

1. Interesse / Gliick der Gesellschaft: Fiir Bentham driickt die Nutzensumme das Interesse der
Gemeinschaft aus: "The community is a fictitious body, composed of the individual persons who

are considered as constituting as it where its members. The interest of the community then is, what?



LUMER: Aggregierung und Maximierung 7

- the sum of the interests of the several members who compose it" (Bentham <1780/1789> 1970, S.
12 (I.4)). An anderer Stelle sieht er in diesem Aggregat sogar das Gliick der Gemeinschaft
(,,happiness of the community*) (ibid. 12-13 (I.6); dhnlich: Mill <1861> 1998: Kap. 4, Abs. 3).
Nun ist die Gemeinschaft als solche aber kein Subjekt i.e.S., sie kann kein Gliick empfinden und
hat auch keine Interessen — was Bentham selbstverstdndlich weil3, er spricht ja vom ,fictious body*.
Dann kann die das ,Interesse der Gesellschaft* ausdriickende additive Nutzenaggregation aber
wieder nur so etwas wie die gesellschaftliche Nutzenbilanz sein, ohne dass damit (wenn nicht eine
hier fehlende zusitzliche gute Begriindung geliefert wird) eine moralische Bewertung gewonnen
ware.

2 Sicht des Universums: Sidgwick hat die utilitaristische Aggregation u.a. iiber den Standpunkt des
Universums (,,point of view of the universe‘) begriindet, nimlich als eine Sichtweise, nach der das
Gliick des jeweiligen Subjekts kein groBerer Teil des universellen Guten sein kann als das gleiche
Gliick jeder anderen Person (Sidgwick <1874> 1982, S. 420-421 (IV.2)). Natiirlich hat das
Universum keinen Standpunkt, von dem aus etwas bewertet werden konnte, weil es kein Subjekt
[71/72] ist, keine Priferenzen hat. In diesem Sinne ist es dem Universum, wie auch einem
Pflasterstein, gleichgiiltig, ob die Menschheit iiberhaupt existiert. Aus dem Fehlen eines
(objektiven) Vorrechts der eigenen Interessen (und dem ensprechenden Fehlen bei allen anderen
Personen) folgt einfach keine intersubjektive Nutzenaddition. Dieses Fehlen ist auch mit volliger
Amoralitdt, deontologistischen Ethiken oder mit prioritaristischen, egalitaristischen etc.
moralischen Wiinschbarkeitsfunktionen vereinbar.

3. Unparteiischer Beobachter: Die von diversen Theoretikern vertretene Idee der Moralitét als
Sicht eines (konstruierten) unparteiischen Beobachters ist vor allem von Harsanyi ausgearbeitet und
operationalisiert worden: Der unparteiische Beobachter bewertet wie ein normaler rationaler
Entscheider nach den Prinzipien der Erwartungsnutzentheorie, allerdings mit der die
Unparteilichkeit operationalisierenden Fiktion, dass er nicht weil3, welches der sozialen Subjekte er
selbst ist, so dass er damit rechnen muss, mit gleicher Wahrscheinlichkeit irgendeines dieser
sozialen Subjekte zu sein. Auf diese Weise begriindet Harsanyi die utilitaristische
Wiinschbarkeitsfunktion (Harsanyi 1953; 1955, S. 314-316). Harsanyi macht klar, dass diese
Konzeption die moralische Einstellung (genauer: eine bestimmte Art von moralischer Einstellung)
oder Wiinschbarkeitsfunktion des Subjekts ausdriickt, die es neben seiner prudentiellen Einstellung
und Nutzenfunktion hat (Harsanyi 1955, S. 315). Harsanyis Konzeption ist klar und verstidndlich,
beruht allerdings auf einer Reihe von Primissen, die man teilen kann oder auch nicht: 1. der
Gleichsetzung von Moralitdt mit Unparteilichkeit, 2. der Modellierung der Unparteilichkeit iiber die
Gleichwahrscheinlichkeit, ein beliebiges Gesellschaftsmitglied zu sein, 3. Risikoneutralitdt und
allgemein 4. die Anwendung der Erwartungsnutzentheorie sowohl fiir individuelle Nutzen als auch
5. fiir die moralische Wiinschbarkeit.

4. Empathisches Subjekt: Eine weitere Konzeption des Sinns der Aggregation (Lumer 2009, S. 589-
632; 2005, S. 32-39; 2021a) nimmt die Perspektive eines mitfithlenden Subjekts ein, das final seine
empathischen Emotionen optimieren will, ndmlich moglichst wenig (negativ bewertetes) Mitleid

und moglichst viel (positiv bewertete) Mitfreude haben will, und das als Mittel dazu die



LUMER: Aggregieruung und Maximierung 8

Verbesserungen der Lage der anderen ansieht — die eben Einfluss auf die empathischen Emotionen
des Subjekts haben. Die Aggregation erfasst in diesem Fall alle von den Gefiihlen (und damit
hedonischen Nutzen) der anderen beeinflussten eigenen erwarteten empathischen Emotionen des
Subjekts (die selbst wiederum fiir das Subjekt einen entsprechenden hedonischen Nutzen haben,
den es vergroBern mochte). — Dieses Modell unterscheidet sich von den vorher betrachteten u.a.
dadurch, dass hier nicht alle Fremdnutzen addiert werden, sondern erst die sich aus den einzelnen
Fremdnutzen jeweils ergebenden Empathieumfinge — Umfang der Empathie aus dem Wohlsein
von s1 plus Umfang der Empathie aus dem Wohlsein von s> etc. —, die wiederum den einzelnen
partiellen empathischen Nutzen des betrachtenden Subjekts entsprechen. Und diese
Empathieumfinge sind nicht proportional zu den zugehorigen Fremdnutzen (lineare Kurve),
sondern verhalten sich prioritaristisch: Weil Empathie mit Leiden stirker ist als Empathie mit
Freuden, wachsen die Empathieumfinge mit zunehmendem Wohlsein der anderen langsamer
(konkave Kurve).

Warum soll die moralische Bewertung iiberhaupt als Aggregation von Nutzenwerten
erfolgen? Und wie kann man zwischen den verbliebenen Konzeptionen des Sinns der Agregation
entscheiden? Diese Fragen holen weit aus und fragen letztlich auch nach dem Sinn von Moral. 1.
Moral als unparteiische Sichtweise: Nach Harsanyis und auch Rawls’ moralischer Grundidee ist
die Moral oder, etwas enger: die Gerechtigkeit, im Kern die unparteiische Sichtweise; nach dieser
sollten dann die gesellschaftlichen Belange organisiert werden (Harsanyi 1953; 1955, S. 314-316;
Rawls <1971> e€1999/[71/73]d1979, S. e/d35-36)). Dies ist eine inhaltliche Charakterisierung des
Sinns von Moral. 2. Moral als verbindliche soziale Wertordnung: Der Konzeption des
empathischen Subjekts liegt hingegen eine funktionalistische Bestimmung des Sinns der sozial
verbindlichen Moral zugrunde (neben der sozial verbindlichen mag es aber auch eine
individualistische Moral geben): Die moralische Wiinschbarkeitsfunktion ist die sozial verbindliche
Bewertungsfunktion, mit der intersubjektive Konflikte entschieden und gesellschaftliche Projekte
geplant werden sollen (Lumer 2009, S. 577-589; 1999: 197-205). Dies setzt voraus, dass diese
Bewertungsfunktion allgemein als solche anerkannt wird; und das setzt wiederum voraus, dass sie
auch motivational und rational verankert ist, aber eben auch intersubjektiv gleich ist. Aus dieser
Zielsetzung (und aus dem Wunsch nach einer moglichst alle Ereignisse erfassenden
Bewertungsfunktion) ergibt sich, dass die moralische Wiinschbarkeitsfunktion denjenigen
Komponenten der subjektiven rationalen Nutzenfunktionen der Gesellschaftsmitglieder entsprechen
muss, die fiir alle (mehr oder weniger) identisch sind (Subjektuniversalitdt) — und nicht nur gleich
oder analog: ‘Dein Schmerz ist schlecht fiir dich, mein Schmerz ist schlecht fiir mich’. Die
Empathie ist fast der einzige Mechanismus, der wenigstens tendenziell eine intersubjektiv
identische (empathische) Nutzenfunktion erzeugt: Dass 4 leidet, ist empathisch schlecht fiir s; und

§2.



LUMER: Aggregierung und Maximierung 9

2. Maximierung

Die wohlfahrtsethische Aggregation von individuellen Nutzen liefert nur moralische
Bewertungen von Handlungsalternativen, aber auch von vielem anderem: Regeln, Normen,
Charakterziigen, Institutionen, Staaten ... Die Frage, wie man nun mit diesen Bewertungen
umgehen soll, welche praktischen Konsequenzen man aus ihnen zielen soll, ist (nach der
Behandlung der Bewertungsfrage) Thema des néchsten, des deontischen Teils der Wohlfahrtsethik,
insbesondere des Utilitarismus. Praktische Bewertungen, insbesondere quantitative Bewertungen
als ,so und so gut® (technisch ausgedriickt als: ,hat die Wiinschbarkeit x‘) sind ganz allgemein
Hilfsmittel bei der Entscheidung, deren Sinn impliziert, dass, wenn man mehrere Alternativen zur
Auswabhl hat, die man durch sein Handeln realisieren kann, man rationaliter und prima facie die
bessere realisiseren sollte bzw., bei mehr als zwei Alternativen, die beste realisieren, also
maximieren sollte.

Sidgwick hat mit der rationalen Maximierungsempfehlung den Handlungsutilitarismus
begriindet, also das utilitaristische Maximierungsgebot, dass man immer das utilitaristisch Beste
tun soll (Sidgwick <1874> 1982: 411 (4.1.1); 382 (3.13.3); 420-421 (4.2.1)). Um aus der rationalen
Maximierungsempfehlung direkt auf den Handlungsutilitarismus schlieBen zu konnen, miissen
jedoch mindestens folgende zusitzliche Pramissen erfiillt sein: 1. Es geht bei den Entscheidungen
immer nur um die moralischen Belange oder, noch enger, um die moralische, utilitaristische
Wiinschbarkeit. 2. Aus moralischer Sicht ist das Ansetzen bei individuellen
Handlungsentscheidungen der einzige oder der beste Hebel, um die Welt zu verbessern.

Beide Pramissen sind jedoch falsch. Ad 1: 1. AuBler den moralischen Belangen wird ein
rationales Subjekt immer auch seine personlichen, prudentiellen Belange beriicksichtigen. Diese
stehen sogar zunéchst an erster Stelle und sind motivational verankert; moralische Belange miissen
selbst erst in den Motiven des Subjekts verankert sein oder werden, bevor das Subjekt sie iiberhaupt
beriicksichtigen kann. An dieser Stelle einfach einen absoluten Primat der Moral anzusetzen ist eine
moralische Usurpation. Tatsdchlich kann es bei moralischen Geboten immer nur um einen
Kompromiss aus moralisch und prudentiell Erwiinschtem gehen. (= Fiihrt der Utilitarismus zu
Uberforderung?; Normen-, Institutionen-, Motivutilitarismus, Abschn. 3) (Sidgwick hatte den
Konflikt zwischen moralischen und prudentiellen Belangen ja klar analysiert (universeller vs.
egoistischer Hedonismus) und sie auch jeweils als unabweisbar anerkannt. Erstaunlich ist dann,
dass er in seinen Argumentationen davon ausgeht, entweder der einen oder der anderen Seite recht
geben zu miissen, wobei er sich dann fiir die moralische Seite und den ungebremsten
Handlungsutilitarismus entscheidet. [73/74] Er erkennt nicht, dass es gerade eine zentrale Aufgabe
der Ethik ist, diesen Konflikt zwischen zwei gleichermaflen berechtigten Anliegen anzuerkennen
und durch die Entwicklung geeigneter Instrumente zu losen oder zumindest zu entschérfen.)
Maximierungstechnisch erfordert ein Kompromiss, dass die utilitaristische Optimierung des
individuellen Handelns prudentiellen Beschrinkungen unterworfen ist, z.B. mit einem prudentiell
vorgegebenen Budget auskommen muss. 2. Neben den prudentiellen kann es auch moralische

Belange geben, die nicht mit einer Wiinschbarkeitsmaximierung identisch sind, z.B. die Wahrung



LUMER: Aggregieruung und Maximierung 10

einmal garantierter individueller Rechte, Regeln der 6ffentlichen Ordnung oder die Einhaltung der
Bedingungen und Erhaltung der Grundlagen gesellschaftlicher (Sub-)Systeme wie Okonomie,
Justiz, Verteidigung. Auch die Beriicksichtigung dieser Belange fiihrt maximierungstechnisch zu
einer limitierten Optimierung etwa derart, dass bestimmte Regeln nicht gebrochen werden diirfen. —
Ad 2: Technisch gesehen sind individuelle und individuell entschiedene moralische Handlungen
Instrumente zur moralischen Verbesserung der Welt. Aber sie sind nicht die einzigen und auch
nicht immer die besten moralischen Instrumente. Andere Instrumente zur moralischen
Verbesserung der Welt konnen z.B. sein: soziale Regeln, sozial verbindliche, sanktionsgeschiitzte
Normen, Organisationen, soziale Institutionen, ja selbst die Staatsorganisation oder eine
Staatengemeinschaft — wenn sie auf moralische Ziele hin organisiert sind. Und diese konnen in
bestimmten Bereichen sehr viel effektiver und effizienter sein als individuelles Handeln.
Selbstverstindlich koénnen auch diese Instrumente moralisch bewertet und optimiert werden,
eventuell wieder innerhalb vorgegebener Grenzen. Das von den Individuen geforderte moralische
Handeln mag dann aus moralischer Sicht den Vorgaben dieser Instrumente untergeordnet sein, statt
dass dem Individuum die Freiheit zur individuellen moralischen Optimierung gegeben wird.

Der Handlungsutilitarismus ist der einfachste Vorschlag innerhalb des deontischen,
handlungsorientierten Teils der utilitaristischen Ethik. Uberlegungen wie die gerade skizzierten
haben viele Utilitaristen und andere Wohlfahrtsethiker dazu gefiihrt, alternative Deontiken zu
entwickeln wie: den idealen oder realen Regelutilitarismus, den Motiv-, Charakter-, Gewissens-
oder Tugendutilitarismus, den realen Normenutilitarismus, den realen Institutionen- oder ganz
allgemein den realen Instrumenteutilitarismus (> Normen-, Institutionen-, Motivutilitarismus; Akt-
und Regelkonsequentialismus). Bei all diesen Vorschligen wird die moralische Wiinschbarkeit
anderer Gegenstinde als individueller Handlungen bewertet und maximiert und maximiert immer

nur eingeschrinkt innerhalb bestimmter Grenzen.
3. Kritik der Aggregation (plus Maximierung)

Die utilitaristische intersubjektive Nutzenaggregation und die Maximierungsforderung sind
vielfach kritisiert worden auch iiber die bisher schon behandelten Kritiken hinaus. Ein Teil dieser
Kritiken bezieht sich aber der Idee nach nur auf die Kombination von Aggregation und

Maximierung und dann eventuell auch wieder nur auf bestimme Arten der Maximierung.
3.1 Kritiken der Nutzenaggregation allgemein

Voraussetzungen nicht erfiillt: Hardin (2009) bezweifelt, dass die individuelle Wohlfahrt
kardinal gemessen werden konne. Wihrend dies eine Mindermeinung ist, ist der Einwand, dass
individuelle Wohlfahrt zwar gemessen, aber nicht in intersubjektiv vergleichbarer Weise, relativ
weit verbreitet. Als Antwort auf diese Einwiinde sei auf die Diskussion in Abschn. 1.3 verwiesen.

Aggregation ist moralsemantisch sinnlos: Diverse Ethiker — u.a. Gauthier (1963, S. 126),
Nagel (1970, S. 134)), Rawls (<1971> 1979, S. 45), Taurek (1977, S. 304; 307) — kritisieren, es

gebe zwar die einzelne Personen und ihre Nutzen, aber kein Kollektivsubjekt, das die aggregierte



LUMER: Aggregierung und Maximierung 11

Nutzenfunktion hitte; der Begriff ‘mora[74/75]lisch besser’ mache gar keinen Sinn. Und Liibbe
(2015, S. 105) wendet gegen die Idee des unparteiischen Standpunktes ein, dass es auch diesen
nicht gebe. — Diese Kritiken treffen zwar die Konzeption der Aggregation als Interesse der
Gesellschaft und als Sicht des Universums (s. Abschn. 1.4), aber nicht die des unparteiischen
Beobachters und des empathischen Subjekts.

3.2 Kritiken der Nutzenaggregation in Verbindung mit der Maximierung

Nichtberiicksichtigung der Getrenntheit von Personen / Verletzung von Grundrechten: Der
Name dieses Einwandes geht auf Rawls zuriick, ist der Sache nach aber élter, findet sich schon bei
Gauthier (1963, S. 126) und Nagel (1970, S. 134). Rawls’ Formulierung ist: “[utilitarianism’s] view
of social cooperation is the consequence of extending to society the principle of choice for one
man, and then, to make this extension work, conflating all persons into one. [...] Utilitarianism
does not take serioulsy the distinction between persons” (Rawls <1971, S. e27> e€1999/ d1979, S.
€23-24/d45). Die Idee der Kritik ist: Individuen nehmen immer auch Leiden und Opfer auf sich, um
spater um so groBere Freuden oder Vorteile zu erlangen; dies ist eine prudentiell rationale
Investition, die demselben Individuum spiter (mit Gewinn) zugutekommt; die Opfer werden
tiberkompensiert. Dies ist selbstverstindlich moralisch unproblematisch. Nach aggregativen
Ethiken ist es hingegen moglich und géngige Praxis, dass der einen Person Leiden zugemutet
werden, um anderen Personen um so groflere Vorteile zukommen zu lassen. Die Nachteile fiir s
werden also nicht durch (groBere) Vorteile fiir s1 kompensiert, sondern die Vorteile haben andere:
52 (53, s4 ...). Ein in vielen Varianten diskutiertes Beispiel fiir diese Konstellation ist: Eine Person
wird geopfert, um das Leben mehrerer anderer zu retten. Viele solcher Konstellationen sind nach
der Alltagsmoral sowie gesetzlich verboten, z.B. dass ein vermessener Chirurg eine gesunde Person
ithrer lebenswichtigen Organe beraubt, um fiinf anderen Personen, die sonst in kiirzester Zeit an
Organversagen sterben wiirden, durch Implantation der entnommenen Organe das Leben zu retten.
Andere sind nach der Alltagsmoral sowie gesetzlich erlaubt, etwa die Grundversion des Trolley-
Problems (“driver”) — eine StraBenbahn mit Bremsversagen rast auf fiinf Personen auf dem Gleis
zu; sie konnen nur dadurch gerettet werden, dass der Fahrer eine Weiche zu einem anderen Gleis
umlegt, auf dem sich eine Person aufhilt (Thomson 1985). Dazwischen gibt es viele weitere
Varianten mit mehr oder weniger Zustimmung und bei denen z.T. auch Gesetz und die Intuitionen
der Mehrheit auseinandergehen. — Dies sind dilemmatische oder allgemein: konfliktive Situationen;
d.h., egal wie man entscheidet, kein Entscheider und kein ethisches System kommen darum herum,
dass mit der umgesetzten Priferenz jeweils die Interessen bestimmter Personen hinten angestellt
und die anderer vorgezogen werden. Insofern ist der Vorwurf, der Utilitarismus und aggregierende
Ethiken allgemein wiirden die Getrenntheit von Personen nicht beriicksichtigen, wohlfeil und trifft
jede Ethik, die in solchen Situationen nur irgendeine Entscheidung fillt. Um wirklich zu treffen,
muss mit dem Einwand etwas anderes gemeint sein, ndmlich dass bestimmte Abwigungen nicht
erlaubt sein sollten. Rawls fordert etwa, dass bei der Entscheidung Grundrechte nicht verletzt
werden diirfen — auch wenn damit hohe utilitaristische Kosten einhergeben —; durch ein (negatives)

Grundrecht des idealen Organspenders auf Leben wiirde dann der vermessene Chirurg blockiert. So



LUMER: Aggregieruung und Maximierung 12

umformuliert, wird der Einwand der Nichtberiicksichtigung der Getrenntheit von Personen zu
einem Einwand der Verletzung von Grundrechten. Rawls stiitzt die Vorrangstellung von
Grundrechten mit einer s.E. rationalen generellen lexikographischen Vorordnung der maximal
grofBen Menge intersubjektiv kompossibler (negativer?) Grundrechte vor anderen Giitern (Rawls
<1971> 1979, S. 82; 336). Diese Vorordnung ist jedoch axiologisch vollig irrational, reflektiert
nicht den personlichen Wert solcher Giiter. — Die utilitaristische Bewertung addiert hingegen
einfach die Nutzen und rdumt dabei nicht bestimmten Interessen besondere [75/76] Vorrechte ein
oder stellt sie zuriick. Sie kommt deshalb ceteris paribus immer zu einer Priferenz fiir die Rettung
der fiinf (oder der Mehrzahl). Die utilitaristische Bewertung liefert aber noch kein Handlungsgebot;
dies tut erst die utilitaristische Deontik. Das handlungsutilitaristische (und das ideal
regelutilitaristische) Maximierungsgebot fordert dann (ceteris paribus) immer die Rettung der fiinf.
Der reale Regel- und Normenutilitarismus (->Normen-, Institutionen-, Motivutilitarismus)
hingegen schliefen sich dem sozial geltenden und moralisch sehr guten und bewéhrten Grundrecht
auf Leben an, blockieren also ebenfalls den vermessenen Chirurgen. Aber solche Blockaden der
Maximierung kosten in Form nicht realisierter utilitaristischer Wiinschbarkeit. Man konnte deshalb
darauf dridngen, das geltende Recht mehr oder weniger zu reformieren, um utilitaristische
Nutzengewinne zu erzielen. Ein starkes negatives Lebensrecht konnte allerdings fiir viele Subjekte
eine Voraussetzung dafiir sein, dass sie das soziale System mittragen, so dass dieses Recht schon
aus fundamentalen politischen Griinden gewihrt werden sollte.

(Beliebig) viele triviale Vorteile wiegen gravierenden Nachteil nicht auf: Das Leben
mehrerer anderer retten zu wollen ist immerhin ein wichtiges Ziel. Selbst diese
Anfangsrechtfertigung geht nach Ansicht vieler Ethiker aber verloren, sobald dem groflen Opfer
eines einzelnen nur eine sehr grofe, u.U. quasi beliebig groe Menge trivialer Freuden
gegeniibersteht, z.B. 60 Minuten weitere extreme Schmerzen durch Elektroschocks und eine
zerquetschte eingeklemmte Hand eines Technikers gegen durchgehendes — und nicht 15 Minuten
unterbrochenes — Anschauen eines Fuflballendspiels durch Millionen Fernsehzuschauer (Scanlon
1998, S. 235). Nach allen wohlfahrtsethischen Kalkiilen gibt es (wegen deren Archimedizitit, also
der Eigenschaft, dass es fiir alle noch so groBen Nutzen a und noch so kleinen Nutzen b immer eine
Zahl n gibt derart, dass n*b dann doch groBer ist als @) immer eine Mindestzahl n an Zuschauern,
ab der der FuBballgenuss die Schmerzen des Technikers iiberwiegt. Das gilt sogar fiir den
Prioritarismus, auch wenn n da groBer ist. Viele Menschen und auch das geltende Recht sind
hingegen auf der Seite des Technikers. Scanlon schligt deshalb ein nichtaggregatives
Bewertungsprinzip vor, Unvergleichbarkeit, nach dem die Werte in unvergleichbare hierarchische
Schichten eingeteilt sind, wobei hohere Werte nicht durch noch so viele aus einer niedrigeren
Schicht aufgewogen werden konnen. Man kann aber zeigen, dass dieses System nicht kompatibel
ist mit tiblichen Priferenzen und dazu tendiert, Werte aus niedrigen Hierarchiestufen komplett zu
ignorieren. AufBerdem ldsst sich die archimedische Annahme selbst mit von Deontologisten
mutmaBlich akzeptierten Pridferenzen begriinden. (Das archimedische Prinzip wird auf eine ganze
Kette von Nutzenpaaren a und b, b und ¢, ¢ und d etc. angewendet, bei denen die Nutzenwerte
jedes Paars jeweils recht nahe beieinander liegen.) (Norcross 1997, S. 137-139; 2009, S. 81-85;



LUMER: Aggregierung und Maximierung 13

Lumer 2014, S. 58-62.) Muss sich der Utilitarist deshalb auf die Seite der FuBBballfans schlagen und
die Unterbrechung der Ubertragung ablehnen? Nein. 1. Die Zahl n der fiir die Kompensation
benodtigten Zuschauer kann sehr grol3 sein, grofler als die aktuelle Weltbevolkerung. 2. Auf der
deontischen Ebene konnen ein realer Regel- und Normenutilitarismus Vorrangregeln und -normen
fiir Rettungseinsidtze vorsehen, die in Einzelfdllen auch “libermédBige” Kosten einer Rettung

zulassen oder verzeihen (Lumer 2014, S. 61-62).
3.3 Kritiken am Aggregationsmodus

Diverse ethische Kritiken richten sich gegen die spezifisch utilitaristische Form der
Aggregation, ndmlich die universalistische additive Aggregation.

Gegen die gleiche Gewichtung und den Universalismus: Verletzung personlicher oder
allgemein: partikularer Beziehungen: Da der Utilitarismus in seinen Bewertungen die Nutzen aller
Personen gleichgewichtig einbezieht, konne er keine besonderen Beziehungen zulassen, zu
Partnern, Familienmitgliedern, Freunden, Landsleuten etc., weil diese Beziehungen mehr
Aufmerksamkeit und Privilegien verlangen (= Utilitarismus und besondere Pflichten). Zu dieser
Zerstorung von personlichen Beziehungen kommt es allerdings zwingend nur im
Handlungs[76/77]utilitarismus mit seinem uneingeschrinkten Maximierungsgebot. Andere
Deontiken, insbesondere der reale Regel- und Normutilitarismus, lassen trotz Universalismus z.B.
eine Budgetierung des universalistischen Engagements zu und damit auch Spielraum fiir
personliche Beziehungen (Lumer 2021b, S. 239-248).

Gegen die Addition: die abstoflende Schlussfolgerung: Die bloBe Addition weiterer Nutzen
fiihrt zu Parfits abstoBender Schlussfolgerung (repugnant conclusion): Eine Welt mit einem gutem
Leben der ganzen Bevolkerung wire schlechter als eine Welt mit einer entsprechend vielfach so
groflen Bevolkerung mit sehr geringer Lebensqualitit (= Utilitarismus und Populationsethik).

Gegen die blofse Addition: keine Beriicksichtigung der Verteilungsgerechtigkeit: Die blo3e
Addition von Nutzen fiihrt dazu, dass Fragen der intrinsischen Verteilungsgerechtigkeit ignoriert
werden. So bewertet der Utilitarismus die folgenden Paare von Nutzenverteilungen jeweils gleich —
©O; 8 7 =wat 35 5 Ty; (I; 1; 95 9) =ua (5; 5; 5; 5) —, obwohl aus Griinden der
Verteilungsgerechtigkeit jeweils die zweite Alternative besser ist. Er ist weder an einer vorrangigen
Verbesserung des Loses der schlecht Gestellten noch an Egalitit interessiert.()() Aus diesen
Griinden sind zum Ultilitarismus alternative gerechtigkeitsorientierte Bewertungen entwickelt

worden wie der = Prioritarismus und moderate Egalitarismus.

Literatur

Bentham, Jeremy. <1780/1789> 1970. An Introduction to the Principles of Morals and Legislation.
(1780 / 1789.) Ed. by J. H. Burns; H. L. A. Hart. London/New York: Athlone Press 1970.
London: Methuen 1982.

Brandt, Richard B. 1979. A Theory of the Good and the Right. Oxford: Clarendon.



LUMER: Aggregieruung und Maximierung 14

Dawes, Robyn M. 1988. Rational choice in an uncertain world. Fort Worth [etc.]: Harcourt Brace
Jovanovich.

Gauthier, David. 1963. Practical Reasoning: The Structure and Foundations of Prudential and
Moral Arguments and Their Exemplification in Discourse. Oxford: Clarendon.

Hardin, Russell. 2009. Utilitarian aggregation. In Utilitarianism. The Aggregation Question, Hrsg.
Ellen Frankel Paul; Fred D. Miller, Jr; Jeffrey Paul, 30-47. Cambridge: Cambridge U.P.

Harsanyi, John C. 1953. Cardinal Utility in Welfare Economics and in the Theory of Risk-Taking.
Journal of Political Economy 61: 434-435.

Harsanyi, John C. 1955. Cardinal Welfare, Individualistic Ethics, and Interpersonal Comparisons of
Utility. Journal of Political Economy 63: 309-321.

Harsanyi, John C. 1977. Morality and the Theory of Rational Behaviour. Social Research 44: 623-
656.

Hastie, Reid, und Robyn M. Dawes. 2019. Rational Choice in an Uncertain World: The
Psychology of Judgment and Decision Making. Sage 2. Aufl.

Hutcheson, Francis. 1725. An Inquiry into the Original of our Ideas of Beauty and Virtue. London:
Will and John Smith. — Reprint: Facsimile Editions prepared by Bernhard Fabian.
Hildesheim; Ziirich; New York '1971; 21990. Vol. L.

Kahneman, Daniel; Amos Tversky. 1979. Prospect Theory. An Analysis of Decision under Risk.
Econometrica 47: 263-291.

Liibbe, Weyma. 2015. Nonaggregationismus. Grundlagen der Allokationsethik. Miinster: mentis.

Lumer, Christoph. 1999. Quellen der Moral. Plidoyer fiir einen prudentiellen Altruismus.
Conceptus 32: 185-216.

Lumer, Christoph. 2002. The Greenhouse. A Welfare Assessment and Some Morals. Lanham,
MD/New York/Oxford: University Press of America.

Lumer, Christoph. 2005. Prioritarian Welfare Functions — An Elaboration and Justification.
Working paper University of Siena, Department of Philosophy and Social Sciences. URL:
http://www.lumer.info/wp-
content/uploads/2020/07/A066 Lumer PrioritarianWelfareFunctions.pdf.

Lumer, Christoph. 2009. Rationaler Altruismus. Eine prudentielle Theorie der Rationalitiit und des

Altruismus. Zweite Aufl.: Paderborn: mentis.

Lumer, Christoph. 2014. Individualismus in der Wohlfahrtsethik. Moralische Probleme der
Nutzenaggregation. In Normativer Individualismus in Ethik, Politik und Recht, Hrsg.
Dietmar von der Pfordten, Lorenz Kihler, 31-68. Tiibingen: Mohr Siebeck.

Lumer, Christoph. 2021b. From Ultilitarianism to Prioritarianism — an Empathy-Based Internalist
Foundation of Welfare Ethics. In Utility, Progress, Technology. Proceedings of the 15th
Conference of the International Society for Utilitarian Studies, Hrsg. Michael Schefczyk,
Christoph  Schmidt-Petri, 139-151. Karlsruhe: KIT Scientific Publishing. URL:
<https://www.ksp.kit.edu/site/books/e/10.5445/KSP/1000134479/>.

Lumer, Christoph. 2021b. Wie effizient sollen Altruisten handeln? In Analytische Explikationen &

Interventionen / Analytical Explications & Interventions. Ein Salzburger Symposium fiir



LUMER: Aggregierung und Maximierung 15

und mit Georg Meggle, Hrsg. Johannes L. Brandl, Beatrice S. Kobow, Daniel Messelken,
226-249. Paderborn: Brill-mentis.

Mill, J[ohn] S[tuart]. <1861> 1998. Utilitarianism. Ed. by Roger Crisp. Oxford; New York: Oxford
U. P. 1998. — Dt. Ubers.: Der Utilitarismus. Ubersetzung, Anmerkungen und Nachwort von
Dieter Birnbacher. Stuttgart: Reclam 1976. [77/78]

Nagel, Thomas. 1970. The Possibility of Altruism. Oxford: Clarendon. — Dt. Ubers.: Die
Moglichkeit des Altruismus. Hg. u. tibers. von Michael Gebauer und Hans-Peter Schiitt.
Bodenheim: Philo 1998.

Norcross, Alastair. 1997. Comparing Harms. Headaches and Human Lives. Philosophy and Public
Affairs 26: 135-167.

Norcross, Alastair. 2009. Two dogmas of deontology. Aggregation, rights, and the separateness of
persons. In Utilitarianism. The Aggregation Question, Hrsg. Ellen Frankel Paul, Fred D.
Miller, Jr, Jeffrey Paul, 76-95. Cambridge: Cambridge U.P.

Paul, Ellen Frankel, Fred D. Miller, Jr, und Jeffrey Paul, Hrsg. 2009. Utilitarianism. The
Aggregation Question. Cambridge: Cambridge U.P.

Rawls, John [B.]. <1971> e€1999/d1979. A Theory of Justice. Revised Edition. Oxford [etc.]:
Oxford U.P. 1999. — Dt. Ubers.: Eine Theorie der Gerechtigkeit. Ubers. v. Hermann Vetter.
Frankfurt, Main: Suhrkamp 1979.

Resnik, Michael D. 1987. Choices. An Introduction to Decision Theory. Minneapolis: University of
Minnesota.

Scanlon, Thomas M. 1998. What We Owe to Each Other. Cambridge, MA/London: The Belknap
Press of Harvard U.P.

Sidgwick, Henry. <1874> 1982. The Methods of Ethics. (1874. Seventh edition 1907). Foreword by
John Rawls. Indianapolis/Cambridge: Hackett 1982.

Taurek, John M. 1977. Should the Numbers Count? Philosophy and Public Affairs 6: 293-316. —
Dt. Ubers.: Zihlt die Anzahl? In Todliche Entscheidungen. Allokation von Leben und Tod in
Zwangslagen, Hrsg. Weyma Liibbe, 124-143. Paderborn: Mentis 2004.

Thomson, Judith. 1985. The Trolley Problem. Yale Law Journal 94: 1395-1415. [78/]



