
Aggregierung und Maximierung 

 
Christoph Lumer 

 

Erschienen in: Vuko Andrić; Bernward Gesang (Hg.): Handbuch Utilitarismus. Berlin: Metzler 

(Springer) 2025 (E-Version); 2026 (Druckversion): 67-78. 

 

Dies ist eine Version des Manuskripts, die keine redaktionelle Bearbeitung durch den Verlag durchlaufen 

hat. Die finale authentifizierte Version ist online verfügbar unter: https://doi.org/10.1007/978-3-662-71326-6 

(gesamtes Handbuch). 

 

Abstract: ‚Aggregierung‘ bedeutet in der Wohlfahrtsethik die Bestimmung der moralischen 

Wünschbarkeit eines Ereignisses oder Zustandes aus den Nutzen der von ihm Betroffenen. Im 

Utilitarismus werden dazu die Nutzen der Betroffen addiert. Der Artikel erklärt den Sinn der 

Aggregation (Bildung einer moralischen Wünschbarkeit von Alternativen für die 

Entscheidungsfindung z.B. aus der Sicht eines unparteiischen Beobachters oder eines empathischen 

Subjekts), alternative Arten der Aggregation und die technischen Voraussetzungen. Das Ziel der 

Aggregation ist letztlich, auf der Basis der gewonnenen moralischen Bewertung der Alternativen 

die beste Alternative auszuführen (Maximierung). Der Handlungsutilitarismus gebietet dann, bei 

allen Entscheidungen zu maximieren. Der reale Regel- und der reale Normen-, Institutionen- und 

Instrumenteutilitarismus fordern hingegen begrenzte Optimierungen. Der Artikel schließt mit der 

Diskussion von Einwänden gegen die Aggregierung und Maximierung. 

 

Stichwörter: Aggregierung/Aggregation, Maximierung, Nutzenmessung, intersubjektiver 

Nutzenvergleich, unparteischer Beobachter, empathisches Subjekt, begrenzte Maximierung, 

Nichtberücksichtigung der Getrenntheit von Personen, Verletzung von Grundrechten, 

Handlungsutilitarismus 

1. Aggregation 

 
1.1 Ein moralisches Entscheidungsproblem und seine Lösung: Aggregierung und 

Maximierung 
 

Nach der von Hutcheson entwickelten protoutilitaristischen Formel ist das Ziel des 

universalistischen Hedonismus: ‘das größte Glück der größten Zahl (“That action is best, which 

accomplishes the greatest happiness for the greatest numbers” (Hutcheson 1725: 164)). Wie ist aber 

zu enscheiden, wenn die beiden in dieser Formel genannten Optimierungsziele – größtes Glück, 

größte Zahl – nicht gleichzeitig erreicht werden können, wenn also z.B. eine Option zum größten 

Glück, aber für eine kleinere Zahl von Personen führt (z.B. mit der sozialen Nutzenverteilung a = 

8; 2; 3; 1), und eine andere zum weitest verbreiteten, aber moderateren Glück (z.B. b = 4; 4; 4; 



LUMER: Aggregieruung und Maximierung 2 

3)? Wegen intersubjektiver Interessenkonflikte gehen die beiden Optimierungziele der Formel in 

der Realität fast nie zusammen. Auch die beste Moral kann dann also nicht anders als, mit ihren 

Empfehlungen immer wenigstens eine Person schlechter zu stellen, als sie sie bei einer anderen 

Option stellen würde. Wie ist in solch einer Situation moralisch zu entscheiden? 

Bentham hat als erster die utilitaristische Empfehlung mit nur noch einer 

Optimierungsrichtung aufgestellt, die Alternative mit der höchsten Glückssumme zu wählen oder, 

wie man allgemeiner sagen kann, die Alternative mit der höchsten Nutzensumme (Bentham 

<1780/1789> 1970: S. 12 (I.2; I.4)). Diese Lösung besteht aus zwei Komponenten, 1. der 

Bestimmung des moralischen / utilitaristischen Werts oder, wie man auch sagen kann: der 

moralischen / utilitaristischen Wünschbarkeit der Alternativen durch Aggegation der inviduellen 

Nutzenwerte und 2. dem Entscheidungsvorschlag, zu maximieren, also die Alternative mit der 

höchsten utilitaristischen Wünschbarkeit zu wählen. ‘Aggregation’ bedeutet dabei speziell in der 

Wohlfahrtsethik, dass man aus einer Menge von persönlichen Nutzenwerten betroffener Individuen 

nach einer bestimmten Formel die moralische Wünschbarkeit dieser Nutzenverteilung berechnet. 

Alternativen zur Aggregation als Lösung für Entscheidungskonflikte sind u.a. der 

Deontologismus, z.B. Kants oder Lockes, und der reale Kontraktualismus. Nachteile dieser Ansätze 

gegenüber der Aggregation sind, dass im Deontologismus schon die Gebote selbst in der Regel 

nicht kohärent begründet werden, insbesondere nicht die Intessen aller Betroffenen einbeziehen, 

dass die Gebotsbefolgung auch dann gefordert wird, wenn sie im Einzelfall enorme soziale [67/68] 

Kosten erzeugt und kaum Gewinne einbringt und dass bei Regelkonflikten z.B. nach der Höhe des 

jeweils geschützten Rechtsguts entschieden wird, ohne auch hier nach dem Wert für die 

Betroffenen zu fragen; deontologische Lösungen sind daher tendenziell ineffizient, z.T. extrem 

ineffizient. Nachteile real kontraktualistischer Entscheidungen sind hingegen, dass sie der Logik 

der Verhandlungsmacht folgen und dadurch moralische Grundideen wie Gleichbereichtigung, 

Schutz der Schwachen, Güterumverteilung zugunsten der Bedürftigen ignorieren. 
 
1.2 Einige Arten der Aggregation 
 

Die utilitaristische Aggregation, nämlich die individuellen Nutzenwerte zu addieren, ist nur 

die einfachste Form der Aggregation: Vutilu1; u2; …; un = u1 + u2 + …+ un = Σi ui. Eine Variante 

davon ist der Durchschnittsnutzenutilitarismus, bei dem die Summe der individuellen Nutzen noch 

durch die Anzahl der Betroffenen dividiert wird. Diese Division durch die Anzahl der Betroffenen 

ändert in den meisten Fällen nicht die Präferenzordnung gegenüber dem 

Nutzensummenutilitarismus. Eine Veränderung der Präferenzordnung entsteht aber u.U., wenn die 

Betroffenenmengen in den zu berücksichtigenden Alternativen unterschiedlich groß sind, also bei 

Entscheidungen über Schaffung (Zeugung) neuer Personen (Summen- und Durchschnitts-

Utilitarismus). 

Bei einer prioritaristischen Aggregation (Prioritarismus und Egalitarismus) werden die 

individuellen Nutzenwerte zunächst mit Hilfe einer prioritaristischen Gewichtungsfunktion VP(.) in 

moralische Wünschbarkeiten trasformiert und erst anschließend addiert: Vpriou1; u2; …; un = 

VP(u1) + VP(u2) + …+ VP(un) = Σi VP(ui). Dabei ist VP(.) so gestaltet (nämlich monoton steigend 



LUMER: Aggregierung und Maximierung 3 

und konkav), dass Nutzenveränderungen für schlecht Gestellte (niedriges ui) moralisch stärker 

gewichtet werden als solche für besser Gestellte. 

Der Suffizientarismus verwendet eine strukturell analoge Aggregationsfunktion, aber mit 

einer suffizientaristischen Gewichtungsfunktion VS(.), die so gestaltet ist, dass 

Nutzenveränderungen für Menschen mit einem Nutzenniveau unterhalb einer fixen 

Suffizienzschwelle stark gewichtet werden, darüber aber nicht mehr. 

Im (moderaten) Nutzenegalitarismus (Prioritarismus und Egalitarismus) hingegen wird 

zunächst, wie im Utilitarismus, die Summe der individuellen Nutzen gebildet, davon dann aber ein 

Ungleichheitsmaß subtrahiert, je größer die Ungleichheit, desto größer der Abzug. 

Maximin schließlich setzt den moralischen Wert einer Nutzenverteilung einfach mit dem 

geringsten individuellen Nutzenwert aus dieser Verteilung gleich: Vmaximinu1; u2; …; un = MINi ui. 

Im obigen Beispiel a = 8; 2; 3; 1 gilt also: Vmaximin(a) = 1. 
 
1.3 Voraussetzungen der Aggregation: kardinale Nutzenwerte und intersubjektiver 

Nutzenvergleich 
 

Wie aus den eben angeführten Formeln hervorgeht, werden die individuellen Nutzenwerte 

addiert (außer bei Maximin) oder vorher noch anderen mathematischen Operationen unterworfen 

und bei Alternativen mit bloß probabilistischen Ausgängen sogar noch multipliziert. Dies macht 

nur Sinn, wenn die Nutzenwerte auf kardinalem Niveau gemessen wurden. Das bekannteste 

Verfahren dazu ist, Nutzenwerte mittels Präferenzen der jeweiligen Subjekte über Lotterien zu 

bestimmen. Um mit diesem Verfahren auch Nutzen für Optionen berechnen zu können, die si noch 

nicht mittels Präferenzangaben zu bestimmen geholfen hat, benötigt man einen riesigen Vorrat an 

solchen Präferenzen und Indifferenzen, die bestimmte messtheoretische Axiome (von von Neumann 

& Morgenstern) erfüllen müssen, die die Kohärenz dieser Präferenzen definieren, z.B. die Axiome 

der Vollständigkeit und Transitivität (Darstellungen des Axiomensystems: Dawes 1988:145-176; 

Resnik 1987: 88-101). Erst mit Erfüllung dieser Axiome ist die Bedingung für die Zuschreibung 

kardinaler Nutzenwerte erfüllt. 

Eine Crux dieses Ansatze ist, dass buchstäblich niemand die Axiome erfüllt, u.a. aus 

folgenden Gründen: Was von den Theoretikern nachher berechnet wird, wird von den Subjekten 

selbst [68/69] nur geschätzt – mit entsprechenden Fehlern –; die (z.T. verschachtelten) Lotterien 

werden zu kompliziert; die Subjekte machen wahrscheinlichkeitstheoretische Fehler; oder sie haben 

andere Vorstellungen von der Behandlung des Risikos als die Theoretiker. So kommt es insgesamt 

zu einer Vielzahl systematischer Paradoxa in den Antworten auf die Präferenzfragen (z.B. 

Kahneman & Tverksy 1979, S. 265-273; 279-281; Hastie & Dawes 2019). Sodann spiegeln viele 

der zugrunde gelegten Präferenzen wegen falscher empirischer Annahmen der Subjekte oder wegen 

affektiver Verzerrungen nicht das für die Person wirklich Gute wider, sondern nur das für gut 

Gehaltene. 

Volle-Informationsansätze aus der Philosophie versuchen vor allem, die zuletzt genannten 

Probleme zu beheben. Richard Brandt definiert den tatsächlichen Nutzen deshalb auf der Basis von 

Präferenzen, die bei voller Information über die relevanten Sachverhalte, lebhafter Vorstellung der 



LUMER: Aggregieruung und Maximierung 4 

Alternativen und ihrer Folgen sowie nach kognitiver Psychotherapie entwickelt werden (Brandt 10-

13; 110-113;126-127). Probleme dieses Ansatzes sind aber, dass wir nie vollständig informiert sind 

und uns nicht alle möglichen Folgen gleichzeitig lebhaft vorstellen können; dieser Ansatz sagt auch 

nicht, wie wir denn rational mit solchen Informationen die Präferenzen bilden sollen. Deshalb ist er 

kaum eine Hilfe bei der Bestimmung von rationalen Nutzenwerten. 

Eine Alternative zu dieser Theorie ist der analytisch-synthetische Ansatz (Lumer 2009: 241-

427): 1. Man analysiert empirirsch sehr genau, wie Entscheidungen gefällt werden, welche 

grundlegenden Kriterien dabei verwendet werden, wobei ‘grundlegend’ bedeutet, dass die Kriterien 

nicht mittels empirischer Annahmen aus anderen Kriterien abgeleitet wurden. Genauer bestimmt 

man, welche Spielräume bei solchen grundlegenden Kriterien bestehen, sich auf die eine oder 

andere Weise zu entscheiden. 2. Sodann wählt man nach rationalen Kriterien den rational 

adäquateren Entscheidungsweg aus, der das Wünschbarkeits- oder Entscheidungskriterium 

definiert. Man verlässt sich also nie auf einzelnen Entscheidungen oder Präferenzen, sondern 

immer nur auf die zugrundeliegenden Kriterien. 3. Erst danach werden die optimalen empirischen 

Informationen über die Handlungssituation und mögliche Handlungsfolgen in das Kriterium 

eingesetzt. Auf diese Weise wird von den Entscheidungssubjekten nur das (idealisierte) 

Entscheidungskriterium übernommen (Autonomie des Subjekts), während die empirischen 

Informationen von außen, aus dem besten empirischen Wissen besorgt werden. 4. Das wichtigste 

grundlegende Entscheidungskriterium ist das intrinsische Wünschbarkeitskriterium, also das 

subjektive Kriterium dafür, was das Subjekt um seiner selbst willen für gut oder schlecht hält. Alle 

anderen Dinge sind dann gut oder schlecht, weil sie dieses intrinsisch Gute bzw. Schlechte 

verursachen oder implizieren. 5. Nach den allermeisten empirischen Theorien des intrinsisch 

Gewünschten gehören angenehme und unangenehme Gefühle zum rational intrinsisch 

Gewünschten (weiter psychologischer Hedonismus). Und der Wert der Gefühle ist im Normalfall 

gleich der (positiv oder negativ) gerichteten Intensität des Gefühls mal seiner Dauer; in 

Ausnahmefällen, bei starker Manipulation des Gefühls, liegt der Wert aber darunter (ibid. 493-

521). 

In Wohlfahrtsethiken werden die individuellen Nutzenwerte (oder Funktionswerte auf der 

Basis von Nutzenwerten) zudem addiert. Dies setzt voraus, dass die zu addierenden Nutzenwerte 

intersubjektiv vergleichbar sind, also mit derselben Maßeinheit gemessene Größen repräsentieren, 

also auf derselben Messskala beruhen – anderenfalls gelangt man zu so sinnlosen Additionen wie: 4 

Meter + 3 Fuß = 7 Meter (oder Fuß). Wenn die individuellen Nutzenwerte mit unterschiedlichen 

Skalen gemessen wurden, muss man die Nutzenwerte in die andere Skala umrechnen können wie 

bei der Umrechnung von Fuß in Meter (1 Fuß = 0,3048 Meter) oder von x° Celsius in y° Fahrenheit 

(y°F = 1,8 * x°C + 32), also nach einer Formel: y = a*x + b. 

Die oben vorgestellte von-Neumann-Morgensternsche Nutzenmessung über individuelle 

Präferenzen beruht jedoch nur auf intraindividuellen Nutzenvergleichen, gelangt also nur zu für das 

jeweilige Subjekt geltende Skalen. Um diese subjektiven Skalen ineinander umrechnen zu können, 

müsste man – nach einer objekti[69/70]ven Interpretation des Problems – über mindestens zwei 



LUMER: Aggregierung und Maximierung 5 

Wertobjekte o1 und o2 verfügen, für die gilt, dass ihr Nutzen für die Subjekte si und sj jeweils gleich 

ist: Ui(o1) = Uj(o1) und Ui(o2) = Uj(o2). 

Harsanyis früher, objektiver und eher behaviouristischer Lösungsvorschlag für dieses 

Problem setzt darauf, dass zwei Subjekte zumindest für eine bestimmte kohärente Menge von 

Wertgegenständen die gleichen Präferenzen haben, so dass man dann die zugehörigen Nutzenwerte 

der beiden Subjekte gleichsetzen könne (Harsanyi 1955, S. 317). 

Später hat Harsanyi das Verfahren der “extended preferences” zur Lösung des Problems des 

intersubjektiven Nutzenvergleichs vorgeschlagen, das auf unsere Empathie rekurriert, mit der wir 

zum einen anderen Subjekten auf der Basis eines Ähnlichkeitspostulats (mit uns selbst) überhaupt 

innerpsychische Zustände zusprechen, insbesondere Befriedigungen, Unzufriedenheiten und 

psychische Präferenzen, zum anderen aber stellvertretende Präferenzen der Art bilden: Wenn ich in 

seiner Lage wäre, seinen Geschmack hätte, seine Erziehung und sozialen Hintergrund, seine 

kulturellen Wert und seine psychische Verfassung, wie wären dann meine Präferenzen zwischen 

den verschiedenen Alternativen, wieviel Befriedigung würde ich daraus schöpfen? (Harsanyi 1977: 

638-639.) Dieses Verfahren zielt auf eine objektive Messung; der metaphysische Vorbehalt gilt 

allerdings nach wie vor. Das geforderte Hineinversetzen mit Hilfe von Informationen über 

Präferenzen, die Biographie etc. des anderen und das Absehen von den eigenen entsprechenden 

Prägungen ist enorm voraussetzungsreich. Die meisten Menschen sind damit vermutlich schnell 

überfordert und gehen mit ihren Einschätzungen oft in die Irre; es bedarf dann schon einer 

besonderen Schulung, wie sie vielleicht Psychotherapeuten oder Profiler besitzen. Diese Profis 

zielen auch darauf, das innere Geschehen des anderen zu ermitteln; dies reicht beim 

intersubjektiven Vergleich der inneren Zustände der anderen aber nicht aus. Hier gehen 

möglicherweise die vom Betrachter einbezogenen Präferenzen durcheinander: Wenn dieser von 

seiner eigenen Vorgeschichte, seinen speziellen Vorlieben, Präferenzen etc. absehen muss, können 

die von ihm angenommenen intersubjektiven Präferenzen – ‘ich ziehe fünf Minuten Freude vom 

Typ F bei si den zehn Minuten Freude vom Typ G bei sj vor’ – noch seine eigenen sein? Können 

sich die Präferenzen verschiedener Betrachter nicht auch unterscheiden? Selbst wenn diese 

Probleme gelöst werden können, bleiben bei der Nutzenbestimmung mittels extended preferences 

die Inkonsistenz-Probleme der von-Neumann-Morgensternschen Nutzenmessung bestehen. 

Ein intersubjektiver Nutzenvergleich ist auf jeden Fall einfacher, wenn man einen weiten 

psychologischen Hedonismus voraussetzen kann. Denn dieser wird natürlicherweise 

empfindungslose Zustände intersubjektiv gleich als 0 bewerten und Freuden positiv, Leiden 

negativ. Man hat auf diese Weise einen intersubjektiven Eichpunkt, Nullpunkt; aus einer 

Intervallskala (wie beim Vergleich von Grad Fahrenheit und Celsius) wird eine Ratioskala (wie 

z.B. bei Gewicht und Längen); man braucht nur noch einen zweiten intersubjektiv gleichen 

Eichpunkt und könnte versuchen, diesen physiologisch (Hirnscan) oder als Folge bestimmter 

äußerer Ereignisse zu bestimmen (Brandt 1979: 262-263). – Die genannten Probleme des 

intersubjektiven Nutzenvergleichs werden noch in den Schatten gestellt, wenn außer dem Wohl von 

Menschen auch noch das Wohl von Tieren in die moralische Wünschbarkeit einbezogen werden 

soll. Dazu gibt es bislang kaum eine Diskussion. 



LUMER: Aggregieruung und Maximierung 6 

Diese theoretischen Fragen werden in der empirischen Forschungsrealität von ganz anderen 

Problemen überdeckt. Es gibt zwar eine Unmenge an empirischen Untersuchungen zum Glück 

(“happiness”) (die World Database of Happiness referiert am 3.3.2024 16340 Studien 

(https://worlddatabaseofhappiness.eur.nl/, 3.3.2024)), aber nur die wenigsten davon beschäftigen 

sich mit, wie es dort heißt, emotionalen oder affektivem Wohlsein (“affective well-being”), die 

allermeisten mit Lebenszufriedenheit (z.B. “How happy are you with your life as a whole?”); die 

Studien zum affektiven Wohlsein fragen nach Dingen wie, ob man am Vortag z.B. [70/71] die und 

die positiven Gefühle erlebt habe, nur ganz, ganz wenige nach einem Grad des subjektiven 

Wohlbefindens; und auch dieser wird nur mit Likert-Skalen gemessen, also komparativ, nicht 

quantitativ. Selbst wenn man unterstellt, dass die einzelnen Skalenschritte gleich groß sind und 

intersubjektiv gleich verstanden werden, ist es noch enorm schwierig, daraus so etwas wie 

intersubjektiv durchschnittliche Wohlseinswerte für bestimmte Lebenssituationen zu errechnen, wie 

sie für utilitaristische oder welfaristische Bewertungen sozialer Alternativen mit jeweils mehreren 

unterschiedlichen Folgentypen erforderlich sind (vgl. Lumer 2002: 28-32). Diese Feststellung darf 

gerne als Mahnung an die eigene Zunft verstanden werden, sich mehr um die empirischen 

Anwendungen der eigenen Theorien und deren Voraussetzungen zu kümmern.  
 
1.4  Sinn und Begründung der Nutzenaggregation 
 

Wenn man die aus einer Handlung folgenden Nutzenveränderungen für alle Individuen 

addiert, dann hat man damit so etwas wie einen statistischen Überblick über den 

gesamtgesellschaftlichen Effekt dieser Handlung. Dies ist noch keine Bewertung, insbesondere 

keine moralische Bewertung, obwohl mit der Aggregation eine Bewertung geschaffen werden soll. 

Dies sieht man u.a. daran, dass die Einheiten der zu aggregierenden Werteinheiten (individuelle 

Nutzenwerte) verschieden sind von der Werteinheit des resultierenden Aggregats (moralische 

Wünschbarkeit oder moralischer Nutzen) oder dass die Aggregierung auch anders als additiv 

erfolgen kann (s.o., Abschn. 1.2). Um von den einzelnen Nutzenwerten durch deren wie auch 

immer geartete Aggregation zu einer moralischen Bewertung zu gelagen, bedarf es einer starken 

Begründung, die über das funktionale Ziel, moralische Präferenzen zu erstellen, hinaus auch 

erklären muss, was diese Aggregation eigentlich ausdrückt. 

Die Festlegung des Aggregandums, nämlich die individuellen Nutzenwerte einzubeziehen, 

wird üblicherweise mit einer individualistischen (und subjektivistischen) Axiologie und 

Wertontologie begründet: Allein personale Güter, die also für ein Subjekt i.e.S., ein fühlendes oder 

entscheidendes Wesen, wichtig sind, haben einen unabhängigen, intrinisischen Wert – vielleicht 

sogar nur für das jeweilige Wertsubjekt. Die Gesellschaft, Nation, das Universum sind keine 

solchen Subjekte i.e.S., für die etwas gut sein könnte. 

Einige Konzeptionen des Sinns der intersubjektiven (Nutzen-)Aggregation und damit auch 

der moralischen Wünschbarkeit sind dann: 

1. Interesse / Glück der Gesellschaft: Für Bentham drückt die Nutzensumme das Interesse der 

Gemeinschaft aus: "The community is a fictitious body, composed of the individual persons who 

are considered as constituting as it where its members. The interest of the community then is, what? 



LUMER: Aggregierung und Maximierung 7 

- the sum of the interests of the several members who compose it" (Bentham <1780/1789> 1970, S. 

12 (I.4)). An anderer Stelle sieht er in diesem Aggregat sogar das Glück der Gemeinschaft 

(„happiness of the community“) (ibid. 12-13 (I.6); ähnlich: Mill <1861> 1998: Kap. 4, Abs. 3). 

Nun ist die Gemeinschaft als solche aber kein Subjekt i.e.S., sie kann kein Glück empfinden und 

hat auch keine Interessen – was Bentham selbstverständlich weiß, er spricht ja vom „fictious body“. 

Dann kann die das „Interesse der Gesellschaft“ ausdrückende additive Nutzenaggregation aber 

wieder nur so etwas wie die gesellschaftliche Nutzenbilanz sein, ohne dass damit (wenn nicht eine 

hier fehlende zusätzliche gute Begründung geliefert wird) eine moralische Bewertung gewonnen 

wäre. 

2  Sicht des Universums: Sidgwick hat die utilitaristische Aggregation u.a. über den Standpunkt des 

Universums („point of view of the universe“) begründet, nämlich als eine Sichtweise, nach der das 

Glück des jeweiligen Subjekts kein größerer Teil des universellen Guten sein kann als das gleiche 

Glück jeder anderen Person (Sidgwick <1874> 1982, S. 420-421 (IV.2)). Natürlich hat das 

Universum keinen Standpunkt, von dem aus etwas bewertet werden könnte, weil es kein Subjekt 

[71/72] ist, keine Präferenzen hat. In diesem Sinne ist es dem Universum, wie auch einem 

Pflasterstein, gleichgültig, ob die Menschheit überhaupt existiert. Aus dem Fehlen eines 

(objektiven) Vorrechts der eigenen Interessen (und dem ensprechenden Fehlen bei allen anderen 

Personen) folgt einfach keine intersubjektive Nutzenaddition. Dieses Fehlen ist auch mit völliger 

Amoralität, deontologistischen Ethiken oder mit prioritaristischen, egalitaristischen etc. 

moralischen Wünschbarkeitsfunktionen vereinbar. 

3. Unparteiischer Beobachter: Die von diversen Theoretikern vertretene Idee der Moralität als 

Sicht eines (konstruierten) unparteiischen Beobachters ist vor allem von Harsanyi ausgearbeitet und 

operationalisiert worden: Der unparteiische Beobachter bewertet wie ein normaler rationaler 

Entscheider nach den Prinzipien der Erwartungsnutzentheorie, allerdings mit der die 

Unparteilichkeit operationalisierenden Fiktion, dass er nicht weiß, welches der sozialen Subjekte er 

selbst ist, so dass er damit rechnen muss, mit gleicher Wahrscheinlichkeit irgendeines dieser 

sozialen Subjekte zu sein. Auf diese Weise begründet Harsanyi die utilitaristische 

Wünschbarkeitsfunktion (Harsanyi 1953; 1955, S. 314-316). Harsanyi macht klar, dass diese 

Konzeption die moralische Einstellung (genauer: eine bestimmte Art von moralischer Einstellung) 

oder Wünschbarkeitsfunktion des Subjekts ausdrückt, die es neben seiner prudentiellen Einstellung 

und Nutzenfunktion hat (Harsanyi 1955, S. 315). Harsanyis Konzeption ist klar und verständlich, 

beruht allerdings auf einer Reihe von Prämissen, die man teilen kann oder auch nicht: 1. der 

Gleichsetzung von Moralität mit Unparteilichkeit, 2. der Modellierung der Unparteilichkeit über die 

Gleichwahrscheinlichkeit, ein beliebiges Gesellschaftsmitglied zu sein, 3. Risikoneutralität und 

allgemein 4. die Anwendung der Erwartungsnutzentheorie sowohl für individuelle Nutzen als auch 

5. für die moralische Wünschbarkeit. 

4. Empathisches Subjekt: Eine weitere Konzeption des Sinns der Aggregation (Lumer 2009, S. 589-

632; 2005, S. 32-39; 2021a) nimmt die Perspektive eines mitfühlenden Subjekts ein, das final seine 

empathischen Emotionen optimieren will, nämlich möglichst wenig (negativ bewertetes) Mitleid 

und möglichst viel (positiv bewertete) Mitfreude haben will, und das als Mittel dazu die 



LUMER: Aggregieruung und Maximierung 8 

Verbesserungen der Lage der anderen ansieht – die eben Einfluss auf die empathischen Emotionen 

des Subjekts haben. Die Aggregation erfasst in diesem Fall alle von den Gefühlen (und damit 

hedonischen Nutzen) der anderen beeinflussten eigenen erwarteten empathischen Emotionen des 

Subjekts (die selbst wiederum für das Subjekt einen entsprechenden hedonischen Nutzen haben, 

den es vergrößern möchte). – Dieses Modell unterscheidet sich von den vorher betrachteten u.a. 

dadurch, dass hier nicht alle Fremdnutzen addiert werden, sondern erst die sich aus den einzelnen 

Fremdnutzen jeweils ergebenden Empathieumfänge – Umfang der Empathie aus dem Wohlsein 

von s1 plus Umfang der Empathie aus dem Wohlsein von s2 etc. –, die wiederum den einzelnen 

partiellen empathischen Nutzen des betrachtenden Subjekts entsprechen. Und diese 

Empathieumfänge sind nicht proportional zu den zugehörigen Fremdnutzen (lineare Kurve), 

sondern verhalten sich prioritaristisch: Weil Empathie mit Leiden stärker ist als Empathie mit 

Freuden, wachsen die Empathieumfänge mit zunehmendem Wohlsein der anderen langsamer 

(konkave Kurve). 

Warum soll die moralische Bewertung überhaupt als Aggregation von Nutzenwerten 

erfolgen? Und wie kann man zwischen den verbliebenen Konzeptionen des Sinns der Agregation 

entscheiden? Diese Fragen holen weit aus und fragen letztlich auch nach dem Sinn von Moral. 1. 

Moral als unparteiische Sichtweise: Nach Harsanyis und auch Rawls’ moralischer Grundidee ist 

die Moral oder, etwas enger: die Gerechtigkeit, im Kern die unparteiische Sichtweise; nach dieser 

sollten dann die gesellschaftlichen Belange organisiert werden (Harsanyi 1953; 1955, S. 314-316; 

Rawls <1971> e1999/[71/73]d1979, S. e/d35-36)). Dies ist eine inhaltliche Charakterisierung des 

Sinns von Moral. 2. Moral als verbindliche soziale Wertordnung: Der Konzeption des 

empathischen Subjekts liegt hingegen eine funktionalistische Bestimmung des Sinns der sozial 

verbindlichen Moral zugrunde (neben der sozial verbindlichen mag es aber auch eine 

individualistische Moral geben): Die moralische Wünschbarkeitsfunktion ist die sozial verbindliche 

Bewertungsfunktion, mit der intersubjektive Konflikte entschieden und gesellschaftliche Projekte 

geplant werden sollen (Lumer 2009, S. 577-589; 1999: 197-205). Dies setzt voraus, dass diese 

Bewertungsfunktion allgemein als solche anerkannt wird; und das setzt wiederum voraus, dass sie 

auch motivational und rational verankert ist, aber eben auch intersubjektiv gleich ist. Aus dieser 

Zielsetzung (und aus dem Wunsch nach einer möglichst alle Ereignisse erfassenden 

Bewertungsfunktion) ergibt sich, dass die moralische Wünschbarkeitsfunktion denjenigen 

Komponenten der subjektiven rationalen Nutzenfunktionen der Gesellschaftsmitglieder entsprechen 

muss, die für alle (mehr oder weniger) identisch sind (Subjektuniversalität) – und nicht nur gleich 

oder analog: ‘Dein Schmerz ist schlecht für dich, mein Schmerz ist schlecht für mich’. Die 

Empathie ist fast der einzige Mechanismus, der wenigstens tendenziell eine intersubjektiv 

identische (empathische) Nutzenfunktion erzeugt: Dass h leidet, ist empathisch schlecht für s1 und 

s2. 



LUMER: Aggregierung und Maximierung 9 

2. Maximierung 

Die wohlfahrtsethische Aggregation von individuellen Nutzen liefert nur moralische 

Bewertungen von Handlungsalternativen, aber auch von vielem anderem: Regeln, Normen, 

Charakterzügen, Institutionen, Staaten … Die Frage, wie man nun mit diesen Bewertungen 

umgehen soll, welche praktischen Konsequenzen man aus ihnen zielen soll, ist (nach der 

Behandlung der Bewertungsfrage) Thema des nächsten, des deontischen Teils der Wohlfahrtsethik, 

insbesondere des Utilitarismus. Praktische Bewertungen, insbesondere quantitative Bewertungen 

als ‚so und so gut‘ (technisch ausgedrückt als: ‚hat die Wünschbarkeit x‘) sind ganz allgemein 

Hilfsmittel bei der Entscheidung, deren Sinn impliziert, dass, wenn man mehrere Alternativen zur 

Auswahl hat, die man durch sein Handeln realisieren kann, man rationaliter und prima facie die 

bessere realisiseren sollte bzw., bei mehr als zwei Alternativen, die beste realisieren, also 

maximieren sollte. 

Sidgwick hat mit der rationalen Maximierungsempfehlung den Handlungsutilitarismus 

begründet, also das utilitaristische Maximierungsgebot, dass man immer das utilitaristisch Beste 

tun soll (Sidgwick <1874> 1982: 411 (4.1.1); 382 (3.13.3); 420-421 (4.2.1)). Um aus der rationalen 

Maximierungsempfehlung direkt auf den Handlungsutilitarismus schließen zu können, müssen 

jedoch mindestens folgende zusätzliche Prämissen erfüllt sein: 1. Es geht bei den Entscheidungen 

immer nur um die moralischen Belange oder, noch enger, um die moralische, utilitaristische 

Wünschbarkeit. 2. Aus moralischer Sicht ist das Ansetzen bei individuellen 

Handlungsentscheidungen der einzige oder der beste Hebel, um die Welt zu verbessern. 

Beide Prämissen sind jedoch falsch. Ad 1: 1. Außer den moralischen Belangen wird ein 

rationales Subjekt immer auch seine persönlichen, prudentiellen Belange berücksichtigen. Diese 

stehen sogar zunächst an erster Stelle und sind motivational verankert; moralische Belange müssen 

selbst erst in den Motiven des Subjekts verankert sein oder werden, bevor das Subjekt sie überhaupt 

berücksichtigen kann. An dieser Stelle einfach einen absoluten Primat der Moral anzusetzen ist eine 

moralische Usurpation. Tatsächlich kann es bei moralischen Geboten immer nur um einen 

Kompromiss aus moralisch und prudentiell Erwünschtem gehen. (Führt der Utilitarismus zu 

Überforderung?; Normen-, Institutionen-, Motivutilitarismus, Abschn. 3) (Sidgwick hatte den 

Konflikt zwischen moralischen und prudentiellen Belangen ja klar analysiert (universeller vs. 

egoistischer Hedonismus) und sie auch jeweils als unabweisbar anerkannt. Erstaunlich ist dann, 

dass er in seinen Argumentationen davon ausgeht, entweder der einen oder der anderen Seite recht 

geben zu müssen, wobei er sich dann für die moralische Seite und den ungebremsten 

Handlungsutilitarismus entscheidet. [73/74] Er erkennt nicht, dass es gerade eine zentrale Aufgabe 

der Ethik ist, diesen Konflikt zwischen zwei gleichermaßen berechtigten Anliegen anzuerkennen 

und durch die Entwicklung geeigneter Instrumente zu lösen oder zumindest zu entschärfen.) 

Maximierungstechnisch erfordert ein Kompromiss, dass die utilitaristische Optimierung des 

individuellen Handelns prudentiellen Beschränkungen unterworfen ist, z.B. mit einem prudentiell 

vorgegebenen Budget auskommen muss. 2. Neben den prudentiellen kann es auch moralische 

Belange geben, die nicht mit einer Wünschbarkeitsmaximierung identisch sind, z.B. die Wahrung 



LUMER: Aggregieruung und Maximierung 10 

einmal garantierter individueller Rechte, Regeln der öffentlichen Ordnung oder die Einhaltung der 

Bedingungen und Erhaltung der Grundlagen gesellschaftlicher (Sub-)Systeme wie Ökonomie, 

Justiz, Verteidigung. Auch die Berücksichtigung dieser Belange führt maximierungstechnisch zu 

einer limitierten Optimierung etwa derart, dass bestimmte Regeln nicht gebrochen werden dürfen. – 

Ad 2: Technisch gesehen sind individuelle und individuell entschiedene moralische Handlungen 

Instrumente zur moralischen Verbesserung der Welt. Aber sie sind nicht die einzigen und auch 

nicht immer die besten moralischen Instrumente. Andere Instrumente zur moralischen 

Verbesserung der Welt können z.B. sein: soziale Regeln, sozial verbindliche, sanktionsgeschützte 

Normen, Organisationen, soziale Institutionen, ja selbst die Staatsorganisation oder eine 

Staatengemeinschaft – wenn sie auf moralische Ziele hin organisiert sind. Und diese können in 

bestimmten Bereichen sehr viel effektiver und effizienter sein als individuelles Handeln. 

Selbstverständlich können auch diese Instrumente moralisch bewertet und optimiert werden, 

eventuell wieder innerhalb vorgegebener Grenzen. Das von den Individuen geforderte moralische 

Handeln mag dann aus moralischer Sicht den Vorgaben dieser Instrumente untergeordnet sein, statt 

dass dem Individuum die Freiheit zur individuellen moralischen Optimierung gegeben wird. 

Der Handlungsutilitarismus ist der einfachste Vorschlag innerhalb des deontischen, 

handlungsorientierten Teils der utilitaristischen Ethik. Überlegungen wie die gerade skizzierten 

haben viele Utilitaristen und andere Wohlfahrtsethiker dazu geführt, alternative Deontiken zu 

entwickeln wie: den idealen oder realen Regelutilitarismus, den Motiv-, Charakter-, Gewissens- 

oder Tugendutilitarismus, den realen Normenutilitarismus, den realen Institutionen- oder ganz 

allgemein den realen Instrumenteutilitarismus (Normen-, Institutionen-, Motivutilitarismus; Akt- 

und Regelkonsequentialismus). Bei all diesen Vorschlägen wird die moralische Wünschbarkeit 

anderer Gegenstände als individueller Handlungen bewertet und maximiert und maximiert immer 

nur eingeschränkt innerhalb bestimmter Grenzen. 

3. Kritik der Aggregation (plus Maximierung) 

Die utilitaristische intersubjektive Nutzenaggregation und die Maximierungsforderung sind 

vielfach kritisiert worden auch über die bisher schon behandelten Kritiken hinaus. Ein Teil dieser 

Kritiken bezieht sich aber der Idee nach nur auf die Kombination von Aggregation und 

Maximierung und dann eventuell auch wieder nur auf bestimme Arten der Maximierung. 
 
3.1 Kritiken der Nutzenaggregation allgemein 
 

Voraussetzungen nicht erfüllt: Hardin (2009) bezweifelt, dass die individuelle Wohlfahrt 

kardinal gemessen werden könne. Während dies eine Mindermeinung ist, ist der Einwand, dass 

individuelle Wohlfahrt zwar gemessen, aber nicht in intersubjektiv vergleichbarer Weise, relativ 

weit verbreitet. Als Antwort auf diese Einwände sei auf die Diskussion in Abschn. 1.3 verwiesen. 

Aggregation ist moralsemantisch sinnlos: Diverse Ethiker – u.a. Gauthier (1963, S. 126), 

Nagel (1970, S. 134)), Rawls (<1971> 1979, S. 45), Taurek (1977, S. 304; 307) – kritisieren, es 

gebe zwar die einzelne Personen und ihre Nutzen, aber kein Kollektivsubjekt, das die aggregierte 



LUMER: Aggregierung und Maximierung 11 

Nutzenfunktion hätte; der Begriff ‘mora[74/75]lisch besser’ mache gar keinen Sinn. Und Lübbe 

(2015, S. 105) wendet gegen die Idee des unparteiischen Standpunktes ein, dass es auch diesen 

nicht gebe. – Diese Kritiken treffen zwar die Konzeption der Aggregation als Interesse der 

Gesellschaft und als Sicht des Universums (s. Abschn. 1.4), aber nicht die des unparteiischen 

Beobachters und des empathischen Subjekts. 
 
3.2 Kritiken der Nutzenaggregation in Verbindung mit der Maximierung 
 

Nichtberücksichtigung der Getrenntheit von Personen / Verletzung von Grundrechten: Der 

Name dieses Einwandes geht auf Rawls zurück, ist der Sache nach aber älter, findet sich schon bei 

Gauthier (1963, S. 126) und Nagel (1970, S. 134). Rawls’ Formulierung ist: “[utilitarianism’s] view 

of social cooperation is the consequence of extending to society the principle of choice for one 

man, and then, to make this extension work, conflating all persons into one. […] Utilitarianism 

does not take serioulsy the distinction between persons” (Rawls <1971, S. e27> e1999/ d1979, S. 

e23-24/d45). Die Idee der Kritik ist: Individuen nehmen immer auch Leiden und Opfer auf sich, um 

später um so größere Freuden oder Vorteile zu erlangen; dies ist eine prudentiell rationale 

Investition, die demselben Individuum später (mit Gewinn) zugutekommt; die Opfer werden 

überkompensiert. Dies ist selbstverständlich moralisch unproblematisch. Nach aggregativen 

Ethiken ist es hingegen möglich und gängige Praxis, dass der einen Person Leiden zugemutet 

werden, um anderen Personen um so größere Vorteile zukommen zu lassen. Die Nachteile für s1 

werden also nicht durch (größere) Vorteile für s1 kompensiert, sondern die Vorteile haben andere: 

s2 (s3, s4 …). Ein in vielen Varianten diskutiertes Beispiel für diese Konstellation ist: Eine Person 

wird geopfert, um das Leben mehrerer anderer zu retten. Viele solcher Konstellationen sind nach 

der Alltagsmoral sowie gesetzlich verboten, z.B. dass ein vermessener Chirurg eine gesunde Person 

ihrer lebenswichtigen Organe beraubt, um fünf anderen Personen, die sonst in kürzester Zeit an 

Organversagen sterben würden, durch Implantation der entnommenen Organe das Leben zu retten. 

Andere sind nach der Alltagsmoral sowie gesetzlich erlaubt, etwa die Grundversion des Trolley-

Problems (“driver”) – eine Straßenbahn mit Bremsversagen rast auf fünf Personen auf dem Gleis 

zu; sie können nur dadurch gerettet werden, dass der Fahrer eine Weiche zu einem anderen Gleis 

umlegt, auf dem sich eine Person aufhält (Thomson 1985). Dazwischen gibt es viele weitere 

Varianten mit mehr oder weniger Zustimmung und bei denen z.T. auch Gesetz und die Intuitionen 

der Mehrheit auseinandergehen. – Dies sind dilemmatische oder allgemein: konfliktive Situationen; 

d.h., egal wie man entscheidet, kein Entscheider und kein ethisches System kommen darum herum, 

dass mit der umgesetzten Präferenz jeweils die Interessen bestimmter Personen hinten angestellt 

und die anderer vorgezogen werden. Insofern ist der Vorwurf, der Utilitarismus und aggregierende 

Ethiken allgemein würden die Getrenntheit von Personen nicht berücksichtigen, wohlfeil und trifft 

jede Ethik, die in solchen Situationen nur irgendeine Entscheidung fällt. Um wirklich zu treffen, 

muss mit dem Einwand etwas anderes gemeint sein, nämlich dass bestimmte Abwägungen nicht 

erlaubt sein sollten. Rawls fordert etwa, dass bei der Entscheidung Grundrechte nicht verletzt 

werden dürfen – auch wenn damit hohe utilitaristische Kosten einhergeben –; durch ein (negatives) 

Grundrecht des idealen Organspenders auf Leben würde dann der vermessene Chirurg blockiert. So 



LUMER: Aggregieruung und Maximierung 12 

umformuliert, wird der Einwand der Nichtberücksichtigung der Getrenntheit von Personen zu 

einem Einwand der Verletzung von Grundrechten. Rawls stützt die Vorrangstellung von 

Grundrechten mit einer s.E. rationalen generellen lexikographischen Vorordnung der maximal 

großen Menge intersubjektiv kompossibler (negativer?) Grundrechte vor anderen Gütern (Rawls 

<1971> 1979, S. 82; 336). Diese Vorordnung ist jedoch axiologisch völlig irrational, reflektiert 

nicht den persönlichen Wert solcher Güter. – Die utilitaristische Bewertung addiert hingegen 

einfach die Nutzen und räumt dabei nicht bestimmten Interessen besondere [75/76] Vorrechte ein 

oder stellt sie zurück. Sie kommt deshalb ceteris paribus immer zu einer Präferenz für die Rettung 

der fünf (oder der Mehrzahl). Die utilitaristische Bewertung liefert aber noch kein Handlungsgebot; 

dies tut erst die utilitaristische Deontik. Das handlungsutilitaristische (und das ideal 

regelutilitaristische) Maximierungsgebot fordert dann (ceteris paribus) immer die Rettung der fünf. 

Der reale Regel- und Normenutilitarismus (Normen-, Institutionen-, Motivutilitarismus) 

hingegen schließen sich dem sozial geltenden und moralisch sehr guten und bewährten Grundrecht 

auf Leben an, blockieren also ebenfalls den vermessenen Chirurgen. Aber solche Blockaden der 

Maximierung kosten in Form nicht realisierter utilitaristischer Wünschbarkeit. Man könnte deshalb 

darauf drängen, das geltende Recht mehr oder weniger zu reformieren, um utilitaristische 

Nutzengewinne zu erzielen. Ein starkes negatives Lebensrecht könnte allerdings für viele Subjekte 

eine Voraussetzung dafür sein, dass sie das soziale System mittragen, so dass dieses Recht schon 

aus fundamentalen politischen Gründen gewährt werden sollte. 

(Beliebig) viele triviale Vorteile wiegen gravierenden Nachteil nicht auf: Das Leben 

mehrerer anderer retten zu wollen ist immerhin ein wichtiges Ziel. Selbst diese 

Anfangsrechtfertigung geht nach Ansicht vieler Ethiker aber verloren, sobald dem großen Opfer 

eines einzelnen nur eine sehr große, u.U. quasi beliebig große Menge trivialer Freuden 

gegenübersteht, z.B. 60 Minuten weitere extreme Schmerzen durch Elektroschocks und eine 

zerquetschte eingeklemmte Hand eines Technikers gegen durchgehendes – und nicht 15 Minuten 

unterbrochenes – Anschauen eines Fußballendspiels durch Millionen Fernsehzuschauer (Scanlon 

1998, S. 235). Nach allen wohlfahrtsethischen Kalkülen gibt es (wegen deren Archimedizität, also 

der Eigenschaft, dass es für alle noch so großen Nutzen a und noch so kleinen Nutzen b immer eine 

Zahl n gibt derart, dass n*b dann doch größer ist als a) immer eine Mindestzahl n an Zuschauern, 

ab der der Fußballgenuss die Schmerzen des Technikers überwiegt. Das gilt sogar für den 

Prioritarismus, auch wenn n da größer ist. Viele Menschen und auch das geltende Recht sind 

hingegen auf der Seite des Technikers. Scanlon schlägt deshalb ein nichtaggregatives 

Bewertungsprinzip vor, Unvergleichbarkeit, nach dem die Werte in unvergleichbare hierarchische 

Schichten eingeteilt sind, wobei höhere Werte nicht durch noch so viele aus einer niedrigeren 

Schicht aufgewogen werden können. Man kann aber zeigen, dass dieses System nicht kompatibel 

ist mit üblichen Präferenzen und dazu tendiert, Werte aus niedrigen Hierarchiestufen komplett zu 

ignorieren. Außerdem lässt sich die archimedische Annahme selbst mit von Deontologisten 

mutmaßlich akzeptierten Präferenzen begründen. (Das archimedische Prinzip wird auf eine ganze 

Kette von Nutzenpaaren a und b, b und c, c und d etc. angewendet, bei denen die Nutzenwerte 

jedes Paars jeweils recht nahe beieinander liegen.) (Norcross 1997, S. 137-139; 2009, S. 81-85; 



LUMER: Aggregierung und Maximierung 13 

Lumer 2014, S. 58-62.) Muss sich der Utilitarist deshalb auf die Seite der Fußballfans schlagen und 

die Unterbrechung der Übertragung ablehnen? Nein. 1. Die Zahl n der für die Kompensation 

benötigten Zuschauer kann sehr groß sein, größer als die aktuelle Weltbevölkerung. 2. Auf der 

deontischen Ebene können ein realer Regel- und Normenutilitarismus Vorrangregeln und -normen 

für Rettungseinsätze vorsehen, die in Einzelfällen auch “übermäßige” Kosten einer Rettung 

zulassen oder verzeihen (Lumer 2014, S. 61-62). 
 
3.3 Kritiken am Aggregationsmodus 
 

Diverse ethische Kritiken richten sich gegen die spezifisch utilitaristische Form der 

Aggregation, nämlich die universalistische additive Aggregation. 

Gegen die gleiche Gewichtung und den Universalismus: Verletzung persönlicher oder 

allgemein: partikularer Beziehungen: Da der Utilitarismus in seinen Bewertungen die Nutzen aller 

Personen gleichgewichtig einbezieht, könne er keine besonderen Beziehungen zulassen, zu 

Partnern, Familienmitgliedern, Freunden, Landsleuten etc., weil diese Beziehungen mehr 

Aufmerksamkeit und Privilegien verlangen (Utilitarismus und besondere Pflichten). Zu dieser 

Zerstörung von persönlichen Beziehungen kommt es allerdings zwingend nur im 

Handlungs[76/77]utilitarismus mit seinem uneingeschränkten Maximierungsgebot. Andere 

Deontiken, insbesondere der reale Regel- und Normutilitarismus, lassen trotz Universalismus z.B. 

eine Budgetierung des universalistischen Engagements zu und damit auch Spielraum für 

persönliche Beziehungen (Lumer 2021b, S. 239-248). 

Gegen die Addition: die abstoßende Schlussfolgerung: Die bloße Addition weiterer Nutzen 

führt zu Parfits abstoßender Schlussfolgerung (repugnant conclusion): Eine Welt mit einem gutem 

Leben der ganzen Bevölkerung wäre schlechter als eine Welt mit einer entsprechend vielfach so 

großen Bevölkerung mit sehr geringer Lebensqualität (Utilitarismus und Populationsethik). 

Gegen die bloße Addition: keine Berücksichtigung der Verteilungsgerechtigkeit: Die bloße 

Addition von Nutzen führt dazu, dass Fragen der intrinsischen Verteilungsgerechtigkeit ignoriert 

werden. So bewertet der Utilitarismus die folgenden Paare von Nutzenverteilungen jeweils gleich – 

0; 8; 7 =util 3; 5; 7; 1; 1; 9; 9 =util 5; 5; 5; 5 –, obwohl aus Gründen der 

Verteilungsgerechtigkeit jeweils die zweite Alternative besser ist. Er ist weder an einer vorrangigen 

Verbesserung des Loses der schlecht Gestellten noch an Egalität interessiert. Aus diesen 

Gründen sind zum Utilitarismus alternative gerechtigkeitsorientierte Bewertungen entwickelt 

worden wie der Prioritarismus und moderate Egalitarismus. 

Literatur 

Bentham, Jeremy. <1780/1789> 1970. An Introduction to the Principles of Morals and Legislation. 

(1780 / 1789.) Ed. by J. H. Burns; H. L. A. Hart. London/New York: Athlone Press 1970. 

London: Methuen 1982. 

Brandt, Richard B. 1979. A Theory of the Good and the Right. Oxford: Clarendon. 



LUMER: Aggregieruung und Maximierung 14 

Dawes, Robyn M. 1988. Rational choice in an uncertain world. Fort Worth [etc.]: Harcourt Brace 

Jovanovich. 

Gauthier, David. 1963. Practical Reasoning: The Structure and Foundations of Prudential and 

Moral Arguments and Their Exemplification in Discourse. Oxford: Clarendon.  

Hardin, Russell. 2009. Utilitarian aggregation. In Utilitarianism. The Aggregation Question, Hrsg. 

Ellen Frankel Paul; Fred D. Miller, Jr; Jeffrey Paul, 30-47. Cambridge: Cambridge U.P. 

Harsanyi, John C. 1953. Cardinal Utility in Welfare Economics and in the Theory of Risk-Taking. 

Journal of Political Economy 61: 434-435. 

Harsanyi, John C. 1955. Cardinal Welfare, Individualistic Ethics, and Interpersonal Comparisons of 

Utility. Journal of Political Economy 63: 309-321. 

Harsanyi, John C. 1977. Morality and the Theory of Rational Behaviour. Social Research 44: 623-

656. 

Hastie, Reid, und Robyn M. Dawes. 2019. Rational Choice in an Uncertain World: The 

Psychology of Judgment and Decision Making. Sage 2. Aufl. 

Hutcheson, Francis. 1725. An Inquiry into the Original of our Ideas of Beauty and Virtue. London: 

Will and John Smith. – Reprint: Facsimile Editions prepared by Bernhard Fabian. 

Hildesheim; Zürich; New York 11971; 21990. Vol. I. 

Kahneman, Daniel; Amos Tversky. 1979. Prospect Theory. An Analysis of Decision under Risk. 

Econometrica 47: 263-291. 

Lübbe, Weyma. 2015. Nonaggregationismus. Grundlagen der Allokationsethik. Münster: mentis. 

Lumer, Christoph. 1999. Quellen der Moral. Plädoyer für einen prudentiellen Altruismus. 

Conceptus 32: 185-216. 

Lumer, Christoph. 2002. The Greenhouse. A Welfare Assessment and Some Morals. Lanham, 

MD/New York/Oxford: University Press of America. 

Lumer, Christoph. 2005. Prioritarian Welfare Functions – An Elaboration and Justification. 

Working paper University of Siena, Department of Philosophy and Social Sciences. URL: 

http://www.lumer.info/wp-

content/uploads/2020/07/A066_Lumer_PrioritarianWelfareFunctions.pdf. 

Lumer, Christoph. 2009. Rationaler Altruismus. Eine prudentielle Theorie der Rationalität und des 

Altruismus. Zweite Aufl.: Paderborn: mentis. 

Lumer, Christoph. 2014. Individualismus in der Wohlfahrtsethik. Moralische Probleme der 

Nutzenaggregation. In Normativer Individualismus in Ethik, Politik und Recht, Hrsg. 

Dietmar von der Pfordten, Lorenz Kähler, 31-68. Tübingen: Mohr Siebeck. 

Lumer, Christoph. 2021b. From Utilitarianism to Prioritarianism – an Empathy-Based Internalist 

Foundation of Welfare Ethics. In Utility, Progress, Technology. Proceedings of the 15th 

Conference of the International Society for Utilitarian Studies, Hrsg. Michael Schefczyk, 

Christoph Schmidt-Petri, 139-151. Karlsruhe: KIT Scientific Publishing. URL: 

<https://www.ksp.kit.edu/site/books/e/10.5445/KSP/1000134479/>. 

Lumer, Christoph. 2021b. Wie effizient sollen Altruisten handeln? In Analytische Explikationen & 

Interventionen / Analytical Explications & Interventions. Ein Salzburger Symposium für 



LUMER: Aggregierung und Maximierung 15 

und mit Georg Meggle, Hrsg. Johannes L. Brandl, Beatrice S. Kobow, Daniel Messelken, 

226-249. Paderborn: Brill-mentis. 

Mill, J[ohn] S[tuart]. <1861> 1998. Utilitarianism. Ed. by Roger Crisp. Oxford; New York: Oxford 

U. P. 1998. – Dt. Übers.: Der Utilitarismus. Übersetzung, Anmerkungen und Nachwort von 

Dieter Birnbacher. Stuttgart: Reclam 1976. [77/78] 

Nagel, Thomas. 1970. The Possibility of Altruism. Oxford: Clarendon. – Dt. Übers.: Die 

Möglichkeit des Altruismus. Hg. u. übers. von Michael Gebauer und Hans-Peter Schütt. 

Bodenheim: Philo 1998. 

Norcross, Alastair. 1997. Comparing Harms. Headaches and Human Lives. Philosophy and Public 

Affairs 26: 135-167. 

Norcross, Alastair. 2009. Two dogmas of deontology. Aggregation, rights, and the separateness of 

persons. In Utilitarianism. The Aggregation Question, Hrsg. Ellen Frankel Paul, Fred D. 

Miller, Jr, Jeffrey Paul, 76-95. Cambridge: Cambridge U.P. 

Paul, Ellen Frankel, Fred D. Miller, Jr, und Jeffrey Paul, Hrsg. 2009. Utilitarianism. The 

Aggregation Question. Cambridge: Cambridge U.P. 

Rawls, John [B.]. <1971> e1999/d1979.  A Theory of Justice. Revised Edition. Oxford [etc.]: 

Oxford U.P. 1999. – Dt. Übers.: Eine Theorie der Gerechtigkeit. Übers. v. Hermann Vetter. 

Frankfurt, Main: Suhrkamp 1979. 

Resnik, Michael D. 1987. Choices. An Introduction to Decision Theory. Minneapolis: University of 

Minnesota. 

Scanlon, Thomas M. 1998. What We Owe to Each Other. Cambridge, MA/London: The Belknap 

Press of Harvard U.P. 

Sidgwick, Henry. <1874> 1982. The Methods of Ethics. (1874. Seventh edition 1907). Foreword by 

John Rawls. Indianapolis/Cambridge: Hackett 1982. 

Taurek, John M. 1977. Should the Numbers Count? Philosophy and Public Affairs 6: 293-316. – 

Dt. Übers.: Zählt die Anzahl? In Tödliche Entscheidungen. Allokation von Leben und Tod in 

Zwangslagen, Hrsg. Weyma Lübbe, 124-143. Paderborn: Mentis 2004. 

Thomson, Judith. 1985. The Trolley Problem. Yale Law Journal 94: 1395-1415. [78/] 

 


