
203© Der/die Autor(en), exklusiv lizenziert an Springer-Verlag GmbH, DE, ein Teil von Springer Nature 2025 
V. Andrić, B. Gesang (Hrsg.), Handbuch Utilitarismus, https://doi.org/10.1007/978-3-662-71326-6_19

19Normen-, Institutionen-, 
Motivutilitarismus

Christoph Lumer

19.1	� Thema dieses Kapitels: die 
utilitaristische Deontik

Der Utilitarismus ist – wie auch der Prioritaris-
mus, Nutzenegalitarismus, Suffizientarismus, 
Nutzen-Leximin … – eine Wohlfahrtsethik, also 
eine Ethik, deren Kern eine Definition der ‚mora-
lischen Wünschbarkeit‘ oder des ‚moralischen 
Nutzens‘ ist, bei der diese moralische Wünsch
barkeit nach einer jeweils bestimmten mathema-
tischen Formel aus den individuellen, prudentiel-
len Nutzen zusammengesetzt, d.  h. aggregiert 
wird. Vollständige Wohlfahrtsethiken bestehen 
aus drei Theorieteilen: 1. einer Theorie des indi-
viduellen, prudentiellen Nutzens wie z.  B. dem 
Hedonismus, 2. der Theorie der moralischen 
Wünschbarkeit (s.o.), und 3. einer Theorie mora-
lischer Gebote, Pflichten (Deontik) oder all-
gemeiner: einer Theorie zur Realisierung morali-
scher Werte. Der Utilitarismus ist definiert über 
seine These zu Teil 2: Der moralische Wert eines 
Gegenstandes p ist gleich der Summe (oder dem 
Durchschnitt) der individuellen Nutzen von p für 
alle von p Betroffenen (Lumer 2008a, S. 1384). 
Thema dieses Kapitels ist der dritte Teil der The
orie, die utilitaristische Deontik: die Aufgaben 

dieser Deontik und die kaum überschaubare Viel
falt an Vorschlägen, die dazu gemacht wurden.

Der Handlungsutilitarismus (‚tue immer das 
utilitaristisch Beste!‘) ist die einfachste und am 
häufigsten vertretene utilitaristische Deontik; die 
am zweithäufigsten vertretene ist der ideale Regel-
utilitarismus. Zu diesen beiden Theorien gibt es in 
diesem Band ein eigenes Kapitel (s. Kap. 18); sie 
werden hier deshalb nur in dem für die Diskussion 
der anderen utilitaristischen Deontiken erforder-
lichen Maß besprochen. In diesem Kapitel geht es 
hauptsächlich um die sogenannten F-Utilitaris-
men: Motiv- oder Gewissensutilitarismus, Tugend-
utilitarismus, Charakterutilitarismus, Institutionen-
utilitarismus, realer Regelutilitarismus, Normen-
utilitarismus, Instrumenteutilitarismus, globaler 
und skalarer Utilitarismus.

Diese Konzeptionen sind meist als Reaktion 
auf die vielen Probleme des Handlungsutilitaris-
mus entwickelt worden (s. Abschn.  19.3). Die 
große Vielfalt der Konzeptionen ist dadurch ent
standen, dass sie nur versuchen, eines oder wenige 
dieser Probleme zu lösen, sodass die anderen un-
gelöst bleiben. Alle diese Probleme und Aufgaben 
stellen sich übrigens auch den nichtutilitaristischen 
Wohlfahrtsethiken wie dem Prioritarismus, Nutze
negalitarismus, Suffizientarismus, Leximin etc.; 
und die hier diskutierten Vorschläge können auch 
von diesen Ethiken übernommen werden. Die 
Wohlfahrtsethiken sitzen also bei der Entwicklung 
der Deontik im gleichen Boot.

C. Lumer (*) 
Universität Siena, Siena, Italien
E-Mail: lumer@unisi.it

http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.1007/978-3-662-71326-6_19&domain=pdf
https://doi.org/10.1007/978-3-662-71326-6_19#DOI
mailto:lumer@unisi.it


204

19.2	� Handlungs- und idealer 
Regelutilitarismus

Nach dem Handlungsutilitarismus ist es unsere 
moralische Pflicht, bei jeder Handlung immer das 
utilitaristisch Beste zu tun, also die utilitaristische 
Wünschbarkeit zu maximieren. Henry Sidgwick 
hat diese Form der utilitaristischen Deontik er-
funden. Er nennt dies auch ‚universalistischen 
Hedonismus‘ (Sidgwick [1874] 1982, S. 411). Als 
die Alternative hierzu sieht Sidgwick den pruden-
tiellen, egoistischen Hedonismus an ([1874] 1982, 
S.  11). Weitere Vertreter der Grundform des 
Utilitarismus sind u. a.: Bales, Lazari-Radek und 
Peter Singer, Lyons, G. E. Moore, Pettit, Regan, 
William Shaw, Smart.

Die Grundidee des idealen Regelutilitarismus 
ist, dass es unsere moralische Pflicht ist, immer die 
utilitaristisch beste unter allen möglichen (idealen) 
Regeln zu befolgen – also nicht unbedingt die je-
weils utilitaristisch beste Handlung auszuführen. 
Wie der Name schon sagt, müssen diese Regeln 
nicht die in einer Gruppe oder Gesellschaft tatsäch-
lich befolgten Regeln sein, sondern eben ideale, 
also meist hypothetische. Vertreter des idealen 
Regelutilitarismus sind u. a.: Brandt, Ezorsky, Har-
sanyi, Hooker, Dale Miller, Parfit, Perl, Railton.

19.3	� Probleme des Handlungs- 
und idealen 
Regelutilitarismus

Der ideale Regelutilitarismus ist schon erfunden 
worden, um einige Probleme des Handlungs-
utilitarismus zu lösen. Tatsächlich sind die von 
den idealen Regelutilitaristen gesehenen Pro
bleme aber nur ein kleiner Ausschnitt aus einer 
inzwischen viel größeren Anzahl von Problemen, 
wegen derer dann viele weitere utilitaristische 
Deontologien (F-Utilitarismen) entwickelt wur-
den. Um diese Alternativen zu verstehen und um 
zu verstehen, welche Aufgaben sich in wohl-
fahrtsethischen Deontologien stellen, werden 
nun diese Probleme des Handlungsutilitarismus 
skizziert und dabei systematisiert.

P1: Exzessive Forderungen, Begrenzungs-
problem: (s. Kap. 22) Das Gebot der unbedingten 

Maximierung der utilitaristischen Wünschbarkeit 
ist letztlich die Forderung, das Leben eines Heili
gen zu führen (Urmson 1958; Wolf 1982; 
Scheffler [1982] 2 1994). Dies ist exzessiv und in 
mehreren Hinsichten problematisch: P1.1: Un
ausführbarkeit, P1.2: Irrationalität der Gebots-
befolgung, P1.3: Zerstörung der Integrität der 
Person, P1.4: soziale Entfremdung der „heili
gen“ Handlungsutilitaristen, P1.5: passive Über
forderung, P1.6: Zerstörung persönlicher Be-
ziehungen (s. Kap. 21). – Der Grund für das Be-
grenzungsproblem des Handlungsutilitarismus 
ist, dass das Optimierungsgebot allein aus der 
moralischen Perspektive entwickelt ist; es igno-
riert völlig die prudentielle Perspektive, die aber 
die primäre Perspektive des Subjekts selbst ist; es 
ignoriert die Grenzen der Moral.

P2: Unbilligkeit: Die zweite Gruppe von Kri-
tiken kritisiert das Optimierungsgebot aus einer 
sehr weit geteilten moralischen Perspektive als 
unmoralisch: P2.1: Usurpation: Das unbedingte 
handlungsutilitaristische Optimierungsgebot ist 
eine übergriffige Usurpation von Seiten der 
Moral, die die Grenzen der Moral überschreitet 
und eine vollständige Unterwerfung fordert.  – 
Weitere Unbilligkeiten sind: P2.2: Zerstörung 
des Schutzobjektes Person, P2.3: Unfairness 
durch fehlende intersubjektive Reziprozität (nur 
wenige Menschen werden das Gebot befolgen, 
die dann die Pflichten der anderen miterfüllen 
müssen), P2.4: Verletzung von Menschenrechten 
(Lyons 1982; s. Kap. 20).

P3: Moralische Ineffizienz: Der Handlungs-
utilitarismus ist aus mehreren Gründen moralisch 
ineffizient durch P3.1: Fehlende soziale Koordina
tion, P3.2: Zerstörung sozialer Institutionen, P3.3: 
Fehlerhafte und aufwendige Entscheidungen, P3.4: 
Entmutigung von moralischem Engagement, P3.5: 
Beschneidung der Person, P3.6: soziale Isolierung 
der Handlungsutilitaristen.

P4: Fehlende Verbindlichkeit und unklare 
Ontologie: Pflichten enthalten eine gewisse Ver
bindlichkeit, einen Mechanismus, der die Ver-
pflichteten zur Einhaltung der Pflicht – eventuell 
auch gegen die eigenen Interessen – zwingt oder 
zumindest motivational in diese Richtung drängt. 
Das einzige motivational drängende Moment, 
das der Handlungsutilitarismus kennt, sind aber 

C. Lumer



205

die moralischen Emotionen (Scham, Schuldge
fühl, moralischer Stolz etc.) und die moralnahen 
Emotionen (Empathie, Achtungsgefühle) (Lumer 
2002b). i. Dies sind aber alles nur relativ schwa-
che Motive (Lumer 2002b). ii. Verbindlichkeit 
müsste zudem gerade auch über diese autonomen 
Motive des Subjekts hinausgehen, wenn diese 
denn so labil sind. iii. Schließlich erfüllt tatsäch-
lich niemand die handlungsutilitaristische Pflicht; 
ihre Verletzung ist kein Vergehen, nichts wofür 
wir getadelt werden können. Die handlungs-
utilitaristische ‚Pflicht‘ ist leer.  – Die meisten 
Handlungsutilitaristen verkünden einfach ein 
Gebot und erwarten seine Umsetzung als Folge 
dieser Verkündung; sie machen sich über die 
Ontologie der Pflicht, was das Verpflichtetsein 
eigentlich für ein Zustand ist, keine Gedanken. 
Sie ignorieren zudem den Konflikt zwischen in-
dividuellen, prudentiellen Interessen und dem 
moralisch Optimalen (s. u. a. Lumer 1995). Das 
einzige Mittel, das der Handlungsutilitarismus 
hier de facto anbietet, ist der moralische Appell. 
Dies ist in der Tat ein Mittel zur Realisierung mo-
ralischer Ideale, aber kein besonders effektives.

P5: Keine gute Begründung, keine Theorie der 
moralischen Gebote: Sidgwick hat den Hand-
lungsutilitarismus so begründet: Er sei eine An
wendung der allgemeinen prudentiellen Ratio
nalitätsnorm  – nämlich immer die (prudentiell) 
beste Alternative zu wählen – auf die utilitaristi-
sche (universalistisch hedonistische) Wünschbar-
keitsfunktion (Sidgwick [1874; 71907] 1982, 
S. 382; S. 420–421; ebenso: Brandt 1967, S. 42; 
Harsanyi 1977, S. 627–631, insbes. S. 630). Die 
Individuen sollen bei Entscheidungen also statt 
der eigenen prudentiellen einfach die kollektive 
Wünschbarkeitsfunktion verwenden. Sidgwicks 
Begründung nimmt nicht ernst, dass das Indivi-
duum primär eine individuelle prudentielle 
Wünschbarkeitsfunktion hat, die motivational 
verankert ist, sodass es sie nicht einfach ad acta 
legen und durch die moralische ersetzen kann, 
und zu deren Ersetzung es auch keine rationale 
Veranlassung hat.  – Was Handlungsutilitaristen 
allgemein bei einer eventuellen Begründung des 
Optimierungsgebots begründet haben, ist der In-
halt der Pflicht, aber nicht, warum es überhaupt 
moralische Pflichten geben soll. Erst wenn dies 

geklärt ist, kann man sinnvoll auch den Inhalt der 
Pflicht bestimmen.

Die gerade vorgebrachten Kritiken sind Kriti-
ken am Handlungsutilitarismus. Der ideale 
Regelutilitarismus hat aber weitgehend die glei
chen Probleme, vor allem weil i. er genauso un-
bedingt moralisch maximieren will und ii. das 
einbezogene zusätzliche Instrument, das einen 
größeren Unterschied zum Handlungsutilitaris-
mus machen könnte, nämlich die Regeln, ja nur 
in der Form einer idealen Fiktion in der Entschei
dung berücksichtigt, sodass sie – anders als reale 
Regeln und deren Befolgung  – den Verlauf der 
Welt nicht kausal beeinflussen können.

19.4	� Adäquatheitsbedingungen 
für eine gute Theorie der 
Realisierung moralischer 
Werte

Man kann die gerade dargelegten Kritiken am 
Handlungsutilitarismus auch positiv lesen und 
umformulieren als Liste von Adäquatheits-
bedingungen für eine Theorie der Instrumente 
zur Realisierung moralischer Werte. Die Adäquat-
heitsbedingungen helfen dann bei der Diskussion 
der einzelnen F-Utilitarismen.

AQ1: Rationale Akzeptabilität der zu-
gedachten Aufgaben: Für die Moralsubjekte 
muss es prudentiell rational sein, die moralischen 
Gebote und Maximen zu befolgen sowie andere 
von der Deontik geforderte Handlungen auszu-
führen. – Bei der prudentiellen Bewertung müs
sen aber auch subtile Vor- und Nachteile, wie 
Selbstwertschätzung, moralische Zufriedenheit, 
Stolz, Empathie, soziale Sanktionen und Grati-
fikationen aller Art, mit einbezogen werden.

AQ2: Minimale Billigkeit: Die von der Moral 
auferlegten Lasten und Vorteile dürfen weder ab-
solut, noch im sozialen Vergleich über- oder 
unterdimensioniert sein. ‚Billigkeit‘ bedeutet 
dabei nicht (soziale) Gleichheit, sondern Vermei
dung von Extremen.

AQ3: Begrenzte moralische Optimierung: 
Innerhalb des Spielraums, den die anderen 
Adäquatheitsbedingungen lassen, sollte das von 
der Moral geforderte Engagement (und damit 

19  Normen-, Institutionen-, Motivutilitarismus



206

auch das System der moralischen Pflichten) das 
moralisch Beste realisieren.

AQ4: Verbindlichkeit moralischer Verpflich
tungen (und Effektivität moralischer Instru-
mente): Moralische Verpflichtungen müssen ver
bindlich sein in dem Sinne, dass sie in einem ge
wissen Grad zur Pflichterfüllung nötigen. 
Allgemeiner: Moralische Instrumente zur Reali
sierung moralischer Werte müssen effektiv sein, 
also tatsächlich zur (einigermaßen sicheren) Rea
lisierung moralischer Werte beitragen.

AQ5: Begründung der Konzeption und des 
Systems der moralischen Pflichten: Die gesamte 
Konzeption moralischer Pflichten wie auch die 
einzelnen moralischen Pflichten oder Systeme 
moralischer Pflichten müssen systematisch und 
in motivierender Weise begründet sein.

19.5	� Allgemeines zu den 
F-Utilitarismen

Abgesehen davon, dass Bentham und Mill schon 
einen  – später oft vergessenen (Urmson 1953, 
S.  89)  – realen Normenutilitarismus vertreten 
hatten (s.u.), haben Utilitaristen wegen der vielen 
Probleme des dominanten Handlungsutilitaris-
mus alternative Varianten des Utilitarismus, ins
besondere F-Utilitarismen, entwickelt. Die 
Namen für diese Varianten, wie ‚Tugendutilitaris-
mus‘, ‚Institutionenutilitarismus‘, sind allerdings 
z.  T. doppeldeutig: 1. Ein aktionaler F-
Utilitarismus bestimmt den Inhalt von morali-
schen Pflichten, gibt also gewissermaßen direkt 
Anweisungen, wie wir handeln sollen. Der aktio-
nale Regelutilitarismus sagt also: ‚Es ist deine 
Pflicht/moralisch richtig, den und den Regeln zu 
folgen.‘ 2. Ein instrumentaler F-Utilitarismus 
bestimmt nicht den Inhalt von moralischen 
Pflichten, sondern betont die Wichtigkeit von F-
Gegenständen als Instrumenten zur Realisierung 
moralischer Werte, gibt an, wie F-Gegenstände 
bewertet werden sollen, und empfiehlt, gute F-
Gegenstände zu realisieren.

Die aktionalen F-Utilitarismen unterscheiden 
sich sodann danach, welche Art von Gegenstand 
bei der Bestimmung der Pflicht moralisch be-
wertet werden muss: Motive, Tugenden, reale 

Regeln etc. Letztlich geht es bei Pflichten immer 
um die Ausführung von Handlungen. Aber der 
Handlungsutilitarismus ist das einzige System, 
bei dem der Inhalt der Pflicht direkt über eine Be
wertung der auszuführenden Handlung bestimmt 
wird. Die anderen Systeme bestimmen die Pflich-
ten indirekt, indem sie sich auf andere Arten von 
Gegenständen beziehen  – Regel, Norm, Ge-
wissensinhalt etc. –: Aus den Gegenständen der 
jeweils gewählten Kategorie wird ein guter/der 
beste ermittelt, und dessen Inhalt  – Regeln etc. 
sagen ja, was wir tun sollen – bestimmt dann, zu 
welchen Handlungen wir verpflichtet sind. Ein 
aktionaler realer Regelutilitarismus sagt z.  B., 
dass es moralisch geboten ist, den realen utilita
ristisch guten/besten Regeln zu folgen.

Weiter muss innerhalb der aktionalen F-
Utilitarismen unterschieden werden zwischen 
realen und idealen F-Utilitarismen. Die realen 
F-Utilitarismen setzen voraus, dass gewisse pas-
sende F-Gegenstände wirklich vorhanden sind, 
bzw. zielen darauf hin, sie zu realisieren; die 
einzelnen Pflichten der Individuen ergeben sich 
dann erst aus diesen realisierten Gegenständen – 
etwa so: ‚Es ist moralisch geboten, die real ver-
breiteten und akzeptierten moralisch legitimen/
guten Regeln zu befolgen.‘ Die Vertreter des re
alen Regel-, Normen-, Gewissens- etc. -utilita
rismus gehen diesen Weg, weil sie die Regeln, 
Normen, das Gewissen als eigenständige Instru-
mente sehen, die nicht nur im zweiten Schritt 
den Inhalt der individuellen Pflichten festlegen, 
sondern als real vorhandene moralische Instru-
mente auch eine kausale Wirkung entfalten kön-
nen, z.  B. die Verbindlichkeit der Pflicht er-
zeugen können, und so moralisch bessere Hand-
lungen ermöglichen als ein bloßer an die 
Individuen gerichteter moralischer Appell. Eine 
Schwierigkeit der realen F-Utilitarismen ist, 
dass sie ja voraussetzen, dass die Bezugsgegen-
stände wirklich existieren, dass diese dann aber 
meist nicht utilitaristisch optimal sind, mög-
licherweise sogar moralisch schlecht sind. Reale 
F-Utilitarismen reagieren auf diese Schwierig-
keit, indem sie nur die Orientierung an moralisch 
guten/legitimen o. ä. realen F-Gegenständen zur 
Pflicht machen. Immer dann, wenn die real vor-
handenen F-Gegenstände nicht optimal sind, 

C. Lumer



207

bleibt eine Optimierungsherausforderung für 
alle realen F-Utilitarismen, die Adäquatheits-
bedingung der begrenzten moralischen Optimie-
rung (AQ3) zu erfüllen.  – Die idealen F-
Utilitarismen hingegen denken die Optimierungs-
herausforderung dadurch zu meistern, dass sie 
moralische Pflichten an ideale, also optimale F-
Gegenstände binden, die dann aber bloß hypo-
thetisch existieren – etwa so: ‚Es ist moralisch 
geboten, immer den utilitaristisch besten Regel-
kanon zu befolgen.‘ Sie überlassen es dem Indi-
viduum herauszufinden, was denn das beste F 
wäre, und fordern es dann zur Orientierung an 
diesem F auf. – Die idealen F-Utilitarismen sind, 
instrumentalistisch gesehen, paradox: Sie be-
ziehen sich auf gewisse moralische Instrumente 
wie Regeln, Normen, Gewissen, geben aber 
durch ihren Idealismus die Vorteile dieser Instru-
mente, die nur durch deren kausale Wirkung, 
also bei realen F-Gegenständen auftreten kön-
nen, sofort wieder preis. Dies kann den morali-
schen Nutzen der Handlung deutlich senken, ja 
sogar katastrophale Folgen haben. Auch das Ent-
scheidungsverfahren wird durch den Umweg 
über die Vorstellung der idealen Instrumente er-
heblich komplizierter, damit zeitaufwendiger 
und fehlerbehafteter.

19.6	� Die verschiedenen einzelnen 
Formen des F-Utilitarismus

19.6.1	� Problemangepasste 
Unterformen des 
Handlungsutilitarismus

Einige Handlungsutilitaristen haben versucht, 
durch gewisse Modifikationen, die aber versu
chen, den Rahmen des Handlungsutilitarismus 
nicht zu verlassen, einige der (in Abschn. 19.3) 
genannten Probleme des Handlungsutilitarismus 
zu lösen: Quantitative Beschränkungen der Opti
mierung (MacAskill [2015] 2016, S. 249, Anm. 
64; Gesang 2003, S. 106; S. 109; S. 131) geben 
das Optimierungsgebot preis. Sidgwicks elitärer 
Handlungsutilitarismus ([1874; 71907] 1982, 
S. 475–495) sieht die Optimierungspflicht nur für 
utilitaristische Eliten vor, für alle übrigen die All-

tagsmoral. Nach Singers Propagandautilita
rismus (Singer [1979] 1993, S.  229–232; 
S.  245–246) soll man den Umfang an morali-
schem Engagement predigen, dessen Verkün
dung  den größten totalen Nutzen hervorruft. 
Hares Zwei-Ebenen-Utilitarismus (Hare 1981, 
S. 25–28; S. 35–39; S. 44–52; S. 90–94) sieht für 
grundlegende Entscheidungen aufwendige und 
präzise Überlegungen vor, für alle anderen Situa-
tionen aber Faustregeln.

Diese Vorschläge lösen immer einen kleinen 
Teil der Probleme des Handlungsutilitarismus, 
lassen allerdings die meisten Probleme offen.

19.6.2	� Aktionaler idealer Gewissens- 
oder Motivutilitarismus 
(Brandt, Hooker)

Aktionaler idealer Gewissens- oder Motiv-
utilitarismus ist die These, dass unsere morali-
sche Pflicht darin besteht, demjenigen Moral-
kodex zu folgen, dessen (hypothetische) kollek-
tive Internalisierung die utilitaristisch besten 
Folgen hätte (Hooker 2000, S. 1–2; Brandt 1988, 
S.  342; 1996, S.  123–163). Hooker vertritt den 
idealen Gewissensutilitarismus insbesondere, um 
das Problem der Überforderung zu lösen (Hooker 
2000, S.  162–173), weil nämlich mit ihm auch 
Kosten erfasst werden – die Kosten der Internali
sierung der Moral (Hooker 2000, S. 78; S. 95) –, 
die im Regelkonsequentialismus vernachlässigt 
werden, weil sie schon vor der Entscheidung an
fallen. (Wenn man nur die allgemeine Regel-
befolgung bewertet, etwa der Regel, einen gro-
ßen Teil seines Einkommens den Ärmsten zu 
spenden, so werden nur die Folgen dieser Regel-
befolgung erfasst: das verbesserte Wohlergehen 
einiger Armer, die Anstrengung des Spenders 
etc.; wird hingegen die Internalisierung der 
Moral bewertet, dann werden wieder alle Folgen 
dieser Internalisierung erfasst: die zukünftige 
Regelbefolgung mit ihren Folgen – wie vorher: 
verbessertes Wohlergehen einiger Armer, die An
strengung des Spenders –, aber auch die An-
strengungen der Internalisierung: die Mühen der 
Erzieher, die Freuden und Frustrationen des spä-
teren Spenders bei dieser Erziehung.)  – Der 

19  Normen-, Institutionen-, Motivutilitarismus



208

ideale Gewissensutilitarismus zielt zwar bewusst 
auf eine begrenzte Optimierung (AQ3), aber er 
löst keines der Probleme des Handlungsutilitaris-
mus vollständig. Erstaunlicherweise löst er ins
besondere auch das Problem der exzessiven For
derung (P1) und die direkt daraus folgenden Pro-
bleme (P3.4, P3.5) allenfalls zu einem Teil. Denn 
es werden zwar die Internalisierungskosten be-
rücksichtigt, und je anspruchsvoller die Moral 
ist, desto höher sind diese Kosten, sodass hier 
eine gewisse Bremse gegen zu hohe moralische 
Ansprüche eingebaut ist; aber wenn der mora
lisch Handelnde bei entsprechendem Einsatz 
einer ganzen Reihe von Menschen sehr viel hel
fen kann – und das gilt schon für Durchschnitts
verdiener in den reichen Ländern, mit deren Geld 
diverse Menschen in sehr armen Ländern vor 
einem elenden Leben bewahrt werden können –, 
dann können die persönlichen Internalisierungs-
kosten extrem hoch sein und werden doch schnell 
von den sehr viel größeren Gewinnen für die 
größere Zahl an Benefiziaren übertroffen. So-
dann sind die Kalküle des Gewissens-Kon
sequentialismus unglaublich kompliziert und 
aufwendig (P3.3).

19.6.3	� Instrumentaler 
Motivutilitarismus 
(Robert Adams)

Der instrumentale Motivutilitarismus ist keine 
Theorie über moralische Gebote – die Frage, ob 
und welche Gebote es geben soll, bleibt also völ
lig offen –, sondern eine Theorie darüber, was 
moralisch perfekte Personen wären, nämlich Per-
sonen, die die moralisch besten Wünsche in der 
richtigen Stärke haben; und sie sollten auch aus 
diesen Motiven heraus moralisch entscheiden  – 
und nicht per Folgenkalkulation zu den vor-
handenen Handlungsalternativen (Adams 1976, 
S.  470). Außerdem empfiehlt der instrumentale 
Motivutilitarismus, zumindest implizit, solche 
moralisch perfekten Personen als gute morali-
sche Instrumente zur Realisierung moralischer 
Werte zu schaffen – durch die gesellschaftliche 
Erziehung und Selbsterziehung. – Die Erziehung 
zu moralischer Tugend durch die Ausbildung ent-

sprechender Einstellungen ist in der Tat ein wich-
tiges Instrument zur Realisierung moralischer 
Werte. Wegen der oben entwickelten Adäquat-
heitsbedingungen sollte dies aber keine Erzie
hung zu einem universellen moralischen Opti-
mierer sein, sondern Grenzen des Engagements 
festlegen sowie den Respekt vor bestehenden 
moralisch guten sozialen Normen und Institutio-
nen einbeziehen.

19.6.4	� Aktionaler und 
instrumentaler 
Tugendutilitarismus (Crisp, 
Jamieson, Driver, Bradley, 
Pettit)

	1.	 Der aktionale reale Tugendutilitarismus sagt 
ungefähr: Die Umgebung und z. T. auch die 
Handelnden selbst müssen irgendwie dafür 
sorgen, dass die moralisch Handelnden utili
taristisch optimale psychische Dispositionen 
(Einstellungen, Wünsche, Dispositionen) ha
ben, also utilitaristische Tugenden (z.  B. 
die  Tugend, mit Ressourcen sparsam umzu-
gehen); die Handelnden haben dann die mora-
lische Pflicht, sich bei ihren Handlungen (oder 
wenigstens einem Teil von ihnen) von diesen 
Dispositionen leiten zu lassen. Crisp und Ja-
mieson, die diese Position vertreten, gehen 
beide vom Handlungsutilitarismus aus, gehen 
dann aber über zu dieser indirekten Form des 
Utilitarismus i. wegen einer zu extensiven und 
störenden, außerdem oft verzerrten hand-
lungsutilitaristischen Entscheidungsfindung 
(P3.3) (Crisp 1992, S.  147–152) bzw. ii. 
wegen der fehlenden Koordination im Hand-
lungsutilitarismus bei der Bekämpfung von 
ökologischen Krisen (P3.1) (Jamieson 2007, 
S. 164–167). Beide Autoren sehen neben den 
tugendutilitaristischen Entscheidungen auch 
handlungsutilitaristische vor (Crisp 1992, 
S.  154; Jamieson 2007, S.  172–176; 
S. 182–183), lassen aber offen, wann und wie 
jeweils der Wechsel erfolgen soll. Sowohl 
Crisp als auch Jamieson setzen Tugenden 
voraus und nehmen an, dass ‚wir‘ sie den 
Menschen einpflanzen müssen (Crisp 1992, 

C. Lumer



209

S. 156; S. 158; Jamieson 2007, S. 167–168; 
S.  183); wie das zu geschehen hat und wer 
dafür auf welcher Basis verantwortlich sein 
soll, bleibt aber ebenfalls offen. Für Crisp ist 
klar, dass diese Tugenden sich der utilitaristi-
schen Optimalität nähern müssen (Crisp 1992, 
S. 155; S. 158).

Der aktionale reale Tugendutilitarismus 
mildert das Verbindlichkeitsproblem (P4, 
AQ4) ab durch die von ihm geförderten mora-
lischen Motive; aber diese sind insgesamt 
noch zu schwach, weil auch einmal inter-
nalisierte Verhaltens- und Entscheidungs-
weisen zur Stabilisierung oft weiterhin der 
Unterstützung durch Lob, Tadel, Prämien und 
Strafen bedürfen, die aber im aktionalen 
Tugendutilitarismus bisher nicht vorgesehen 
sind. Zudem gilt diese schwache Verbindlich-
keit auch nur für diejenigen, die schon tugend-
haft sind. Bislang fehlt dem aktionalen realen 
Tugendutilitarismus auch eine Theorie zur 
Vermittlung der Tugenden, ohne die er in der 
Luft hängt. Sodann haben weder Crisp noch 
Jamieson das unbedingte Optimierungsziel 
aufgegeben. Damit bleiben aber die Probleme 
der exzessiven Forderung (P1) und deren 
Folgeprobleme (P2.1, P2.2, P2.3, P2.4, P3.4, 
P3.5; vielleicht nicht P3.2) ungelöst. Auch das 
Koordinationsproblem (P3.1) wird nicht ge-
löst, weil der Ansatz individualistisch bleibt: 
Wer die richtige Moral internalisiert hat, trägt 
seinen Teil zur Lösung des Koordinations-
problems bei; wer keine oder die falsche 
Moral internalisiert hat, trägt nichts dazu bei.

	2.	 Der instrumentale reale Tugendutilitarismus 
besteht aus den Thesen: IRTU1: Charakter-
züge und moralische Dispositionen sind dann 
(utilitaristische) Tugenden, wenn sie utilitaris
tisch gute, am besten optimale Handlungen 
hervorbringen oder normalerweise hervor
bringen würden (Driver 2001, S.  72; S.  78; 
stärkere Bedingung bei Pettit 2015: Robust
heit dieser Verursachung, d. h. auch in Krisen-
situationen wird durch die Disposition das 
tugendhafte Handeln verursacht). IRTU2: 
Tugendhaftes Handeln ist Handeln aus diesen 
Dispositionen heraus (realer Tugendutilitaris-
mus) (Driver 2001, S. 71–72). IRTU3: Tugen-

den sind gute Instrumente zur Realisierung 
moralischer Werte. Julia Driver (2001; 2020) 
und Ben Bradley (2005) vertreten diese Va-
riante des Tugendutilitarismus. Driver wendet 
sich dabei gegen die Maximierungsforderung 
(gegen P1) und nimmt an, mit dem Ansatz bei 
Tugenden auch die Probleme des Handlungs-
utilitarismus mit sozialen Beziehungen (P3.6) 
lösen zu können (2001, S. 74). – Die Thesen 
IRTU1 und IRTU3 sind wohl richtig, IRTU2 
ist hingegen zu eng: Auch ein Handeln, das 
aus einer moralischen Folgenbewertung he
raus moralisch Gutes realisiert, ist tugend-
haftes Handeln. Der instrumentale reale 
Tugendutilitarismus ist allerdings eine schwa-
che Theorie. Wie alle instrumentalen Theo-
rien sagt er nichts über unsere moralischen 
Pflichten; und speziell Drivers Variante sagt 
auch nichts darüber, welche Tugenden wie in 
die umfassende Moral eingebettet werden sol
len und warum wir überhaupt Tugenden benö
tigen. Er ist also nur, aber immerhin ein Teil
stück einer umfassenderen Theorie der Reali
sierung moralischer Werte.

19.6.5	� Instrumentaler realer 
Institutionenutilitarismus 
(Hardin)

Das Konzept des Institutionenutilitarismus geht 
auf Russell Hardin (1988, S. 75–166; 1993) zu
rück. Hardin definiert jedoch weder den Begriff 
‚Institution‘ noch den Begriff ‚Institutionenutili-
tarismus‘. Nach der alltagssprachlichen Grund
idee ist eine Institution ein Regelsystem, das eine 
bestimmte soziale Ordnung hervorruft (de.wiki
pedia.org/wiki/Institution, 14.11.2023). 1. Zu 
den Institutionen im soziologischen Sinne (Hart-
fiel 1976, S. 308) gehören die Ehe, das Geld, das 
Erziehungssystem, der Arbeitsmarkt, aber auch 
sozial geltende Normen. 2. In einem nichtwissen-
schaftlichen Sinn sind auch Organisationen aller 
Art Institutionen. Im Englischen gibt es die glei
che Bedeutungsdifferenzierung (Little et  al. 
1992, S. I, 1085). Und Hardin scheint all dies zu 
meinen, insbesondere auch Normen mit Sanktio-
nen und Organisationen. Der (instrumentale 

19  Normen-, Institutionen-, Motivutilitarismus

http://de.wikipedia.org/wiki/Institution
http://de.wikipedia.org/wiki/Institution


210

reale) Institutionenutilitarismus ist dann eine 
Theorie, die zur Realisierung moralischer Werte 
die Verwendung von utilitaristisch gestalteten In-
stitutionen empfiehlt.

Vorteile des Institutionenutilitarismus gegen
über dem Handlungs- oder Regelutilitarismus 
sind: 1. Koordination (vgl. AQ3; P3.1): Institutio-
nen können viele oder alle Handelnde bei ähn-
lichen oder zusammenhängenden Handlungen ko-
ordinieren (Hardin 1993, S. 145); vor allem Orga-
nisationen können komplexe Operationen mit 
vielen Beteiligten und sehr differenzierten Rollen 
ausführen (Hardin 1993, S.  131; S.  133). 2. 
Wissensinfrastruktur: Institutionen, vor allem Or-
ganisationen, können ein individuell unerreich-
bares Wissen erzeugen, kultivieren, sammeln und 
zur Verfügung stellen (Hardin 1993, S.  131). 3. 
Entscheidungskosten (P3.3): Durch klare Regeln, 
Rollenanforderungen und Anweisungen können 
Institutionen die Entscheidungskosten senken und 
falschen Entscheidungen und Selbstbevortei
lungen entgegentreten (Hardin 1993, S.  131). 
4.  Verbindlichkeit: Institutionen können formale 
Sanktionen verhängen und dadurch Anreize setzen 
(P1.2; AQ4) sowie distributive Gerechtigkeit er-
zeugen (P2.3) (Hardin 1993, S.  134). Ganz all-
gemein wird durch die zwingende Kraft der Sank-
tionen der Konflikt zwischen egoistischen und kol-
lektiven Interessen gelöst (P1.2) (Hardin 1993, 
S.  136). 5. Wahrung der Menschenrechte (P2.4; 
P2.2): Durch entsprechende Normen können den 
Individuen Grund- und Menschenrechte (auch 
gegen die handlungsutilitaristische Optimierung) 
gewährt werden (Hardin 1988, S. 78–79). 6. Schutz 
Institutionen (P3.2): Der Institutionenutilitarismus 
schützt selbstverständlich vorteilhafte Institutio-
nen (Hardin 1988, S. 83–85). – In der bisherigen, 
Hardinschen Form ist der Institutionenutilitaris-
mus allerdings nur eine angefangene Skizze.

19.6.6	� Aktionaler realer 
Regelutilitarismus 
(Urmson, Richard B. Miller, 
Johnson)

Nach dem (aktionalen) realen Regelutilitarismus 
ist es unsere moralische Pflicht, den utilitaristisch 

guten/legitimen sozial geltenden Regeln zu fol
gen. Eine Regel ist dabei eine allgemeine Hand-
lungsvorschrift, dass man in einer bestimmten 
Art von Situation eine bestimmte Art von Hand
lung ausführen (oder unterlassen) soll; dass eine 
Regel sozial gilt, bedeutet hier, dass sie in der 
fraglichen Gesellschaft oder Gruppe weitestge
hend befolgt wird (zum Regelbegriff: Diggs 
1964). ‚Regel‘ wird hier in einem engen Sinn ver
standen als Handlungsvorschrift ohne Sanktio-
nen, ‚Norm‘ hingegen als Handlungsvorschrift 
mit Sanktionen (s. Abschn. 19.6.7). Vertreter des 
(aktionalen) realen Regelutilitarismus sind u.  a. 
Feinberg (1967), Johnson (1991, insbes. 
S. 36–38), Miller (2009) und Urmson (1953, ins-
bes. S. 89–90).

Vorteile des realen Regelutilitarismus: Im 
Gegensatz zum idealen Regelutilitarismus kann 
der reale Regelutilitarismus das Koordinations-
problem lösen (Richard Miller 2009, S.  10–12) 
(P3.1; AQ3), durch klare Anweisungen das Prob-
lem der aufwendigen und fehlerhaften Ent-
scheidungen (Johnson 1991, S.  35–36; Miller 
2009, S.  10) (P3.3) und die anderen Effizienz-
probleme (Miller 2009, S.  7–8) (P3; AQ3), das 
Problem der Unbilligkeiten (Miller 2009, S. 7–8) 
(P2; AQ2) sowie das Problem der exzessiven For-
derung (Miller 2009, S. 14–15) (P1; AQ1), weil 
die realen Regeln einen entsprechenden Schutz 
vorsehen und keine Optimierung fordern. Er kol-
labiert auch nicht in den Handlungsutilitarismus 
wie der ideale Regelutilitarismus, weil er – außer 
im Katastrophenfall – auf der Einhaltung der Re-
geln auch bei einer aus handlungsutilitaristisch 
scheinbar besseren Regelverletzung beharrt (Har-
rod 1936, S. 147–149). Denn diese – über eine 
Handlungsregelmäßigkeit hinausgehende  – 
Regeltreue schafft Wirtschaftlichkeit durch große 
Serien (Harrod 1936, S.  147–149), Verlässlich-
keit und damit Vertrauen, das wiederum ver-
ursacht, dass Menschen bestimmte vorteilhafte 
Handlungen ausführen, die sie sonst unterlassen 
würden (Johnson 1991, S.  25–26; S.  30–31): 
z. B. antizipierend Leistungen erbringen für ver-
sprochene Gegenleistungen, investieren wegen 
der Eigentumsgarantie.  – Weil der reale Regel-
utilitarismus aber nur innere Sanktionen vorsieht 
oder maximal Tadel (Miller 2009), schafft er 

C. Lumer



211

nicht genügend Motivation, löst das Verbindlich-
keitsproblem nicht (Harrod 1936, S.  151–152) 
(P4; AQ4).

Der reale Regelutilitarismus  – wie auch der 
reale Normenutilitarismus, s.u. – muss allerdings 
zwei in seiner Natur liegende neue Heraus-
forderungen meistern. 1. Antikonventionalismus: 
Herausfiltern schlechter realer Regeln: Nicht alle 
sozial geltenden Regeln sind moralisch gut; die-
sen Regeln dürfen dann keine moralischen Ge-
bote korrespondieren. Als Zusatzbedingungen 
für die moralische Verbindlichkeit wurden des
halb vorgeschlagen: Die Regel/Norm muss auch 
moralisch legitim (Miller 2009, S. 22), moralisch 
begründet (Johnson 1991, S. 38) oder moralisch 
gut (Lumer 2002a, S. 94; 2008b, S. 108; S. 111) 
sein. 2. Optimierungsstreben: Die sozial gelten-
den Regeln/Normen sind (anders als die idealen) 
zumindest in ihrer Gesamtheit moralisch (im uti-
litaristischen Fall also: utilitaristisch) weit sub-
optimal. Um der Forderung nach begrenzter mo-
ralischer Optimierung (AQ3) zu genügen, muss 
die Theorie der moralischen Gebote hier Ele-
mente zur begrenzten moralischen Optimierung 
vorsehen. Die realen Regelutilitaristen haben die-
ses Problem bislang vernachlässigt.

19.6.7	� (Progressiver) aktionaler 
realer Normenutilitarismus 
(Bentham, Mill, Harrod)

Der reale Normenutilitarismus unterscheidet sich 
vom Regelutilitarismus zum einen dadurch, dass 
er auf sozial geltende sanktionsbewehrte Normen 
setzt, statt auf einfache Regeln; zum anderen 
wird er meist mit dem Progressismus verbunden, 
also einer Theoriekomponente, in der es darum 
geht, den Bestand sozial geltender Normen mora
lisch zu verbessern. Eine Norm ist dabei eine ver-
bindliche allgemeine Handlungsvorschrift, dass 
man in einer bestimmten Art von Situation eine 
bestimmte Art von Handlung ausführen (oder 
unterlassen) muss; dass eine Norm sozial gilt, be-
deutet, dass sie in der fraglichen Gesellschaft 
oder Gruppe weitestgehend befolgt wird und 
dass ihre sozial bekannt gewordene Verletzung 
meistens bestraft wird (Hart 1958, S. 88–98; Po-

pitz 1980, S. 21–36, insbesondere 21). Bei for-
malen, rechtlichen Normen sind diese Be-
strafungen formell und werden von dazu autori-
sierten Personen ausgeführt. Bei informellen 
Normen sind auch die Bestrafungen informell – 
vom kritischen Stirnrunzeln bis zur Lynchjustiz – 
und können von jedem moralischen Subjekt voll-
zogen werden. Der reale Normutilitarismus löst 
das Problem der Verbindlichkeit moralischer Ge-
bote (AQ4) durch die sozialen Sanktionen. Eine 
solche Verbindlichkeit kann der progressive Teil 
der Theorie nicht vorsehen, weil es ja darum 
geht, neue Verbindlichkeiten erst herzustellen. 
Diese progressive Komponente kann hier nur so 
etwas wie eine schwache unvollkommene Pflicht 
oder Empfehlung vorsehen, die sich motivational 
im Kern auf moralische Motive und Ideale der 
Subjekte stützt. Ein vollständiger Progressismus 
sieht dann zum einen eine unvollkommene Pflicht 
zum moralpolitischen Engagement vor, den aktu-
ellen Bestand sozial geltender Normen moralisch 
zu verbessern, und eine unvollkommene Pflicht 
zur Unterstützung moralisch guter sozial gelten-
der Normen durch Werbung für diese Normen, 
ihre erzieherische Vermittlung, Mithilfe bei der 
Überwachung und Bestrafung von Normver-
letzungen.

Aus diesen Ideen ergibt sich dann folgender 
Katalog moralischer Pflichten eines progressiven 
realen Normenwelfarismus: N1: Budgetiertes 
moralisches Engagement: N1.1: Moralische 
Pflichten: Moralische Subjekte haben die morali-
sche Pflicht, die moralisch guten sozial geltenden 
Normen zu befolgen. N1.2: Normunterstützung: 
Sie sind aufgefordert, die soziale Geltung mora
lisch guter sozial geltender Normen zu unterstüt
zen. N1.3: Moralpolitisches Engagement: Und 
sie sind aufgefordert, den Bestand sozial gelten-
der Normen moralisch zu verbessern. N1.4: Spe-
zielle Supererogation: Daneben sind sie auf-
gefordert, in einem gewissen Umfang weiter-
gehende moralisch gute Handlungen auszuführen. 
N2: Inhalt des moralischen Engagements: N2.1: 
Normbefolgung: Der Inhalt der moralischen 
Pflichten (N1.1) ist durch die entsprechenden 
Normen festgelegt. N2.2: Moralische Effizienz: 
Das den Appellen folgende Engagement (N1.2–
N1.4) sollte moralisch effizient sein, also da in-

19  Normen-, Institutionen-, Motivutilitarismus



212

vestiert werden, wo das Verhältnis von morali-
schem Gewinn zu den Kosten groß ist. N2.3: 
Realistische Normoptimierung: Die mit dem 
moralpolitischen Engagement neu durchzu
setzenden sozialen Normgeltungen sollten poli-
tisch realisierbar und unter den politisch realisier-
baren moralisch optimal sein. (Lumer 2002a, 
S.  93–97; S. 103–104; 2008b, S. 105–113, ins-
bes. 111.)

Mill ist nach der hier vorgestellten Klassifika
tion ein realer Normenutilitarist (Mill [1861] 1998, 
S. 59 (ch. 2, par. 10)), Bentham ein progressiver 
realer Normenutilitarist  – wenn auch auf eine 
etwas versteckte Weise (Bentham [1780/1789] 
1982, S. 11–12 (I.2)); beide Einordnungen sind al-
lerdings umstritten. Harrod ist ein reealer Normen-
utilitarist (1936, S. 152). (Lumer ist ein progressi-
ver realer Normenprioritarist.)

Der progressive reale Normenutilitarismus ist 
die einzige der hier untersuchten Formen des 
Utilitarismus, die – wenn man noch eine theoreti-
sche Begründung hinzufügt (AQ5)  – alle ana-
lysierten Probleme des Handlungsutilitarismus 
löst und alle Adäquatheitsbedingungen erfüllt.

19.6.8	� Globaler Utilitarismus (Parfit, 
Pettit, Smith, Driver, 
Jamieson, Greaves)

Aktionaler globaler Utilitarismus (oder Konse-
quentialismus) ist nach der Definition von Pettit 
& Smith, die den Namen ‚globaler Konsequentia-
lismus‘ eingeführt haben, die These: ‚Das richtige 
x, für alle Arten von x – sei dieses x eine Hand-
lung, Regel, ein Motiv oder was auch immer –, ist 
immer das utilitaristisch beste x, das also den uti-
litaristischen Wert maximiert‘ (2000, S. 121; auch 
vertreten von: Jamieson 2007, S. 170). ‚Richtig‘ 
(‚right‘) wird dabei als deontische Kategorie ver-
standen, müsste also durch ‚gesollt‘ ersetzt wer-
den können. Dass ‚sollen‘ in einer nichtpersön-
lichen Formulierung auch auf Nichthandlungen 
angewendet wird, kann praktischen Sinn ma-
chen – allerdings nur, wenn letztlich spezifiziert 
wird, welche Handlungen von welchem Subjekt 
gesollt sind, um den gesollten Zustand zu realisie-
ren. Parfit, der Erfinder des globalen Konsequen-

tialismus, formuliert dies direkter mit einem an 
die Individuen gerichteten ‚sollen‘ (‚ought‘): 
Handlungskonsequentialismus: ‚(C2) Wir sollen 
die Handlung mit den besten Folgen ausführen‘ 
(1984, S.  24); direkter aktionaler Motivkonse-
quentialismus: ‚Wir sollen versuchen, uns selbst 
dazu zu bringen, die besten Motive zu haben‘ 
(1984, S.  26), usw.  – Driver hingegen vertritt 
einen axiologischen globalen Utilitarismus, nach 
dem man außer Handlungen auch andere Gegen-
stände, eben die F, also Motive etc., moralisch be-
urteilen und dabei auch andere Bewertungskate-
gorien wie z. B. ‚Tugend‘ verwenden kann (2012, 
S. 175).

Parfit begründet den globalen Konsequentia-
lismus aus einer allgemeinen universalistisch-
moralischen Grundidee: „(C1) There is one ulti-
mate moral aim: that outcomes be as good as pos-
sible. C applies to everything“ (1984, S. 24), auf 
Handlungen, aber u. a. auch auf alle F.

Tatsächlich ist der aktionale globale Konse-
quentialismus inkohärent; er gibt permanent 
widersprüchliche Empfehlungen. Denn er enthält 
ja den Handlungskonsequentialismus, der aber 
eine vollständige deontische Theorie ist, die 
Pflichten für alle Handlungen formuliert und for-
dert, von allen uns jeweils möglichen Hand-
lungen die beste auszuführen. Die anderen Kom-
ponenten, die Anwendung des globalen Konse-
quentialismus auf Motive, Regeln, Tugenden 
etc., fordern hingegen, immer die Handlung aus-
zuführen, die das beste F-Objekt realisiert. Diese 
Komponenten optimieren also jeweils in einer 
kleineren Menge von uns möglichen Hand-
lungen, nämlich denjenigen, die die F-Objekte 
positiv beeinflussen können, und dann ja noch, je 
nach Komponente, verschiedene Arten von F-
Objekten. In einer nicht perfekten Welt wie der 
unseren koinzidieren diese verschiedenen Op
tima nicht empirisch, sodass der globale Konse-
quentialismus also widersprüchliche Empfehlun-
gen gibt. Nach der motivutilitaristischen Kompo
nente könnte es z. B. moralisch optimal sein, dass 
eine Mutter in dieser Situation ihrem Kind hilft, 
während es nach der handlungsutilitaristischen 
Komponente optimal ist, einem Fremden zu hel
fen (Parfit 1984, S. 32; Driver 2012, S. 173). – 
Versuche von Feldman (1993, S. 72) und Greaves 

C. Lumer



213

(2020), diese Widersprüchlichkeit zu beseitigen, 
führen jeweils bei näherem Besehen zum Hand-
lungsutilitarismus. – Der globale Konsequentia-
lismus verkennt die Hauptaufgabe des de-
ontischen Teils von Wohlfahrtsethiken, nämlich 
vor allem Handlungsempfehlungen oder -an-
weisungen zu geben, also Kriterien zu liefern, 
wie man sich entscheiden soll oder wie der reale 
Entscheidungsspielraum eingeschränkt werden 
soll. Die Anwendung von deontischen Kate-
gorien auf Nichthandlungen, ohne sich darüber 
im Klaren zu sein, dass diese Gebote letztlich als 
Handlungsgebote ausbuchstabiert werden müs
sen, und dabei auch die handlungsleitende Auf
gabe der Deontik zu verfehlen ist konfus.

19.6.9	� Skalarer Utilitarismus 
(Norcross)

Der skalare Utilitarismus (s. Kap.  10) ist die 
Theorie, dass der Utilitarismus sich auf eine 
Theorie komparativer Werte von Handlungsalter-
nativen beschränken, also den deontischen Teil 
weglassen sollte (Norcross 2006, S. 38). Der ska-
lare Utilitarismus zieht aus den Problemen der 
verschiedenen F-Utilitarismen die entgegen-
gesetzte Konsequenz wie der globale Utilitaris
mus: Er gibt jegliche Form des F-Utilitarismus 
auf und damit den ganzen deontischen Teil des 
Welfarismus und beschränkt sich auf die Emp
fehlung, eben relativ viel Gutes zu tun, je mehr, 
desto besser.

Dieser radikale Vorschlag übersieht die Funk
tion von insbesondere auf sozial geltenden Nor
men beruhenden moralischen Pflichten, nämlich 
1. feste Vorgaben für unsere Entscheidungen fest-
zulegen und dadurch Vorteile zu erzielen wie: 
Fairness durch eine geregelte moralische Ge
winn- und Lastenverteilung (s. P2.3), Garantie 
von Menschenrechten (s. P2.4), intersubjektive 
Handlungskoordination und Verlässlichkeit des 
Handelns (s. P3.1) sowie die Einrichtung sozialer 
Institutionen (s. P3.2), Vereinfachung von Ent-
scheidungen und dadurch Ökonomisierung und 
größere Korrektheit (s. P3.3), 2. durch die mittels 
Sanktionsbewehrung erzielte Verbindlichkeit (s. 
P4) den Konflikt zwischen moralischem Engage

ment und Eigeninteresse erheblich abzumildern 
sowie Verlässlichkeit zu erzeugen. Wegen dieser 
Vorteile wäre die Abschaffung moralischer 
Pflichten ziemlich katastrophal.

19.7	� Ausblick: 
Instrumenteutilitarismus – 
eine allgemeine Theorie der 
Realisierung moralischer 
Werte

Die dargestellten Probleme der F-Utilitarismen 
schreien nach einer umfassenderen Theorie, die 
den dritten Teil von Wohlfahrtsethiken ausmacht 
und über die Postulierung von moralischen Ge-
boten hinausgeht: einer allgemeinen Theorie der 
(prudentiell und moralisch besten) Realisierung 
moralischer Werte, insbesondere auch durch die 
in den verschiedenen F-Utilitarismen schon an-
gesprochenen Instrumente. Diese Theorie könnte 
man „Instrumenteutilitarismus“ oder allgem
einer: „Instrumentewelfarismus“ nennen.

Eine zentrale Aufgabe dieser Theorie ist 
schon, zu klären, warum wir eigene Instrumente 
zur Realisierung moralischer Werte benötigen, 
warum man nicht einfach wie der skalare 
Utilitarismus bei der Empfehlung moralisch 
guter Handlungen stehenbleibt. Ein paar Stich-
worte zur Beantwortung dieser Frage sind: 1. Es 
gibt den Konflikt zwischen prudentiellen und 
moralischen Interessen und das daraus resultie
rende Motivationsproblem. Moralinstrumente 
wie moralische Normen und Tugenden können 
massiv dazu beitragen, die Gewichte zugunsten 
der moralischen Interessen zu verschieben. 2. 
Moralinstrumente wie Faustregeln, soziale Re
geln, Normen, Institutionen etc. können erheb
lich die Probleme reduzieren, die aus den episte-
mischen Schwierigkeiten erwachsen, die mora
lisch besseren Alternativen zu bestimmen. 3. 
Selbst, wenn alle moralischen Subjekte mora
lisch gute Projekte verfolgen, können sie sich 
gegenseitig behindern oder nur gemeinsam zu er-
zielende Vorteile verfehlen, wenn die ent-
sprechende Koordination fehlt. Soziale Regeln, 
Normen, Institutionen und Organisationen ver
schaffen hier Abhilfe. 4. Viele moralisch bedeut

19  Normen-, Institutionen-, Motivutilitarismus



214

same Ziel lassen sich nur oder viel besser durch 
individuelle oder größere soziale, insbesondere 
arbeitsteilige Kooperation erreichen, die auch 
spezielle Kompetenzen und Ressourcen zu-
sammenbringt. Institutionen wie Verträge oder 
Organisationen können verlässliche Koope
rationen schaffen. 5. Manche großen Projekte 
wie Infrastrukturmaßnahmen, nationale Verteidi
gung, Universitäten lassen sich nur oder viel bes-
ser durch Massenbeteiligung und Bildung von 
Machtzentren erreichen, die durch große Institu-
tionen oder Organisationen diese Beteiligung or
ganisieren.

Die Theorie zur Realisierung moralischer 
Werte muss dann (TRVI:) in einem ersten 
Theorieteil die Struktur und Funktionsweise ge-
eigneter Moralinstrumente erforschen, auch neue 
erfinden oder alte verbessern und (TRVE:) in 
einem weiteren Theorieteil den optimalen Ein
satz dieser Instrumente bestimmen.

TRVI: Mögliche Moralinstrumente erster 
Stufe zur direkten Erzeugung moralischer Werte 
sind u. a.: 1. einfaches moralisch gutes Handeln, 
2. Aufforderungen an andere, 3. gezielte Instruk-
tion und Information, 4. Erziehung, 5. Faust-
regeln für individuelles Handeln, 6. soziale Re-
geln, denen viele öffentlich folgen, 7. sozial gel-
tende Normen mit einer Vielzahl von 
Komponenten wie moralischen Pflichten, dem 
normenkonformen Handeln selbst, Instruktion, 
Überwachung, Strafen, 8. supererogatorische 
Handlungen, 9. Tugenden, 10. Institutionen aller 
Art, 11. Organisationen, 12. der Staat selbst mit 
seinen vielen Untergliederungen, 13. Staaten-
bünde.

TRVE: Der zweite, dem moralisch optimalen 
Einsatz dieser Moralinstrumente gewidmete Teil 
der Theorie der Realisierung moralischer Werte 
hat folgende Aufgaben. 1. Eine Theorie des Um-
fangs des moralischen Engagements muss Gren
zen festlegen wie: das verbindliche Min
destengagement der Subjekte, allgemeine Ak
zeptabilitätsgrenzen und Grundrechte. 2. Eine 
Theorie der moralischen „Investmentziele“ muss 
festlegen, wo und in welchem Umfang das (be-
grenzte) moralische Engagement eingesetzt wer
den soll, und dabei auch eine Antwort finden auf 
das Problem Universalismus vs. Parochialismus. 

3. Eine Theorie des Instrumenteneinsatzes muss 
bestimmen, wo und in welchem Umfang zur Lö
sung welcher Probleme die Moralinstrumente ers-
ter Ordnung am besten eingesetzt werden sollen, 
welche Maßgaben dabei im Konfliktfall Vorrang 
haben (z. B. moralische Pflichten vor Supereroga
tion). 4. Eine moralpolitische Theorie schließlich 
muss Strategien zur sozialen Durchsetzung der je-
weils passenden Instrumente entwickeln.

Die Theorie TRVE des optimalen Einsatzes 
der Moralinstrumente erster Stufe entwickelt 
dabei auch Moralinstrumente zweiter Stufe, die 
eben diesen Einsatz organisieren. Ein solches 
Instrument aus der Theorie der Investmentziele 
ist etwa die Budgetierung, die einzelnen Be-
reichen des moralischen Engagements, z. B. Fa
milie, Freunde, …, Universum aller moralischen 
Benefiziare, einen mehr oder weniger fixen An
teil am verfügbaren Gesamtengagement zuweist 
(Lumer 2021, S. 242–245).

Diese kurze Skizze zeigt, wie umfänglich die 
Theorie der Realisierung moralischer Werte ist 
und wie wenig davon bisher realisiert worden ist. 
Viele Teile davon werden aber auch in anderen 
wissenschaftlichen Disziplinen behandelt. Die 
Aufgabe der Ethik dabei kann oft nur sein, Ziele 
und Leitlinien für die in anderen Wissenschaften 
zu erforschenden Instrumente festzulegen und zu 
begründen.

Literatur

Adams, Robert M. 1976. Motive Utilitarianism. Journal 
of Philosophy 73(14): 467–481.

Bentham, Jeremy. [1780/1789] 1982. An Introduction to 
the Principles of Morals and Legislation. Hrsg. J. H. 
Burns; H. L. A. Hart. London: Methuen 1982.

Bradley, Ben. 2005. Virtue consequentialism. Utilitas 
17(3): 282–298.

Brandt, Richard B. 1967. Some Merits of One Form of 
Rule-Utilitarianism. University of Colorado Studies: 
39–65. – Dt. Übers.: Einige Vorzüge einer bestimmten 
Form von Regelutilitarismus. In Einführung in die uti-
litaristische Ethik. Klassische und zeitgenössische 
Texte. Hrsg. Otfried Höffe, 133–162. München: Beck 
1975.

———. 1988. Fairness to indirect optimific theories in et-
hics. Ethics 98(3):41–360.

———. 1996. Facts, values, and morality. Cambridge: 
Cambridge U.P.

C. Lumer



215

Crisp, Roger. 1992. Utilitarianism and the Life of Virtue. 
The Philosophical Quarterly 42.167: 139–160.

Diggs, B.  J. 1964. Rules and Utilitarianism. American 
Philosophical Quarterly 1: 32–44.

Driver, Julia. 2001. Uneasy virtue. Cambridge: Cam
bridge University Press.

———. 2012. Global utilitarianism. In The Cambridge 
Companion to Utilitarianism, Hrsg. Ben Eggleston; 
Dale E. Miller, 166–176. Cambridge: Cambridge U.P.

———. 2020. Consequentialism, Virtue, and Character. 
In The Oxford Handbook of Consequentialism, Hrsg. 
Douglas W.  Portmore, 463–473. New  York: Oxford 
U.P.

Feinberg, Joel. 1967. The Forms and Limits of Utilitaria-
nism. The Philosophical Review 76: 368–381.

Feldman, Fred. 1993. On the consistency of act- and 
motive-utilitarianism. A reply to Robert Adams. Phi-
losophical Studies 70: 201–212.

Gesang, Bernward: Eine Verteidigung des Utilitarismus. 
Stuttgart: Reclam 2003.

Greaves, Hilary. 2020. Global Consequentialism. In The 
Oxford Handbook of Consequentialism, Hrsg. Doug-
las W. Portmore, 423–440. Oxford: Oxford U.P.

Hardin, Russell. 1988. Morality within the Limits of Rea-
son. Chicago/London: University of Chicago Press.

———. 1993. The Economics of Knowledge and Utilita-
rian Morality. In Rationality, Rules, and Utility. New 
Essays on the Moral Philosophy of Richard B. Brandt, 
Hrsg. Brad Hooker, 127–147. Boulder; San Francisco; 
Oxford: Westview Press.

Hare, Richard Mervyn. 1981. Moral Thinking. Its Levels, 
Method, and Point. Oxford: Clarendon. – Dt. Überset
zung: Moralisches Denken. Frankfurt, Ma Suhrkamp 
1992.

Harrod, R[oy] F[orbes]. 1936. Utilitarianism Revised. 
Mind 45: 137–156.

Hart, H[erbert] L[ionel] A[dolphus]. 1958. Legal and 
moral obligation. In Essays in moral philosophy, Hrsg. 
Abraham I.  Melden, 82–107. Seattle: University of 
Washington Press.

Hartfiel, Günter: Wörterbuch der Soziologie. Stuttgart: 
Kröner. 2., übera. u. erg. Aufl. 1976.

Harsanyi, John C. 1977. Morality and the Theory of Rati
onal Behaviour. Social Research 44: 623–656.

Hooker, Brad. 2000. Ideal Code, Real World. A Rule-
consequentialist Theory of Morality. Oxford: Claren-
don.

Jamieson, Dale. 2007. When utilitarians should be virtue 
theorists. Utilitas 19.2: 160–183.

Johnson, Conrad D. 1991. Moral Legislation. A Legal-
political Model for Indirect Consequentialist Reaso-
ning. Cambridge: Cambridge U.P.

Little, William; H.W. Fowler; Jessie Coulson. Hg.). 1992. 
The Shorter Oxford English Dictionary on Historical 
Principles. Oxford: Clarendon Press, 3rd ed. 1944, re-
printed with revised Etymology and Addenda 1973, 
Reprinted 1992.

Lumer, Christoph. 1995. Die Lücke zwischen Urteil und 
Handeln und die Bedeutung von „x ist gut für die Per
son y“. In Zum moralischen Denken, Hrsg. Christoph 

Fehige; Georg Meggle, Bd. 1: 254–281. Frankfurt, Ma 
Suhrkamp.

———. 2002a. The Greenhouse. A Welfare Assessment 
and Some Morals. Lanham, Md./New York/Oxford: 
University Press of America.

———. 2002b. Motive zu moralischem Handeln. Analyse 
& Kritik 24: 163–188.

———. 2008a. Utilitarismus. In Handbuch der Politi-
schen Philosophie und Sozialphilosophie, Hrsg. Ste
fan Gosepath; Wilfried Hinsch; Beate Rössler, Bd. 2: 
1380–1387. Berl de Gruyter.

———. 2008b. Priorità per chi sta peggio. Valori e norme 
morali nel prioritarismo etico. In Etica normativa. 
Principi dell’agire morale, Hrsg: Idem, 93–116. 
Roma: Carocci.

———. 2021. Wie effizient sollen Altruisten handeln? In 
Analytische Explikationen & Interventionen, Hrsg. Jo-
hannes L. Brandl; Beatrice S. Kobow; Daniel Messel-
ken, 226–249. Paderborn: Brill-mentis.

Lyons, David. 1982. Utility and rights. NOMOS: Ameri-
can Society of Political and Legal Philosophy 24: 
107–138.

MacAskill, William. [2015] 2016. Doing Good Better. 
How Effective Altruism Can Help You Make a Diffe-
rence. London: Guardian Faber 2015. – Dt. Übers.: 
Gutes besser tun. Wie wir mit effektivem Altruismus 
die Welt verändern können. Übers. v. Stephan Ge-
bauer. Berlin: Ullstein 2016.

Mill, J[ohn] S[tuart]. [1861] 1998. Utilitarianism. Hrsg. 
Roger Crisp. Oxford; New York: Oxford U. P. 1998. – 
Dt. Übers.: Der Utilitarismus. Übersetzung, An-
merkungen und Nachwort von Dieter Birnbacher. 
Stuttgart: Reclam 1976.

Miller, Richard B. 2009. Actual rule utilitarianism. The 
Journal of Philosophy 106.1: 5–28.

Norcross, Alastair. 2006. Reasons without demands: Ret-
hinking rightness. In Contemporary debates in moral 
theory, Hrsg. James Dreier, 38–53. Malden, MA: 
Blackwell.

Parfit, Derek. 1984. Reasons and Persons. Reprinted with 
Corrections. Oxford: Clarendon 1992.

Pettit, Philip. 2015. The Robust Demands of the Good. Et-
hics with Attachment, Virtue, and Respect. Oxford: 
Oxford U.P.

Pettit, Philip; Michael Smith. 2000. Global Consequentia-
lism. In Morality, Rules and Consequences. A Critical 
Reader, Hrsg. Brad Hooker; Elinor Mason; Dale 
E. Miller 121–133. Edinburgh: Edinburgh U.P.

Popitz, Heinrich. 1980. Die normative Konstruktion von 
Gesellschaft. Tübingen: Mohr-Siebeck.

Scheffler, Samuel. [1982] 21994. The Rejection of Conse-
quentialism. A Philosophical Investigation of the Con-
siderations Underlying Rival Moral Conceptions. Re-
vised edition. Oxford: Clarendon.

Sidgwick, Henry. [1874; 71907] 1982. The Methods of Et-
hics. Foreword by John Rawls. Indianapolis; Cam
bridge: Hackett.

Singer, Peter. [1979] 21993. Practical Ethics. 2nd [enlar-
ged] edition. Cambridge: Cambridge U.P. 21993. xiii; 
395 S. 3rd edition. Cambridge: Cambridge U.P. 

19  Normen-, Institutionen-, Motivutilitarismus



216

32011. – Dt. Übers.: Praktische Ethik. Dritte Auflage. 
Stuttgart: Reclam 2013.

Urmson, James O[pie]. 1953. The Interpretation of the 
Philosophy of J.  S. Mill. Philosophical Quarterly 
3.10: 33–39.  – Dt. Übers.: Zur Interpretation der 
Moralphilosophie J. St. Mills. In Einführung in die uti-
litaristische Ethik. Klassische und zeitgenössische 

Texte, Hrsg. Otfried Höffe, 87–95. München: Beck 
1975.

——— O[pie]. 1958. Saints and Heroes. In Essays in 
Moral Philosophy, Hrsg. A. I. Melden, 198–216. Seat
tle/London: University of Washington Press.

Wolf, Susan. 1982. Moral Saints. Journal of Philosophy 
79: 419–439.

C. Lumer



Vuko Andrić  •  Bernward Gesang
Hrsg.

Handbuch Utilitarismus



ISBN 978-3-662-71325-9        ISBN 978-3-662-71326-6 (eBook)
https://doi.org/10.1007/978-3-662-71326-6

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen National
bibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über https://portal.dnb.de 
abrufbar.

© Der/die Herausgeber bzw. der/die Autor(en), exklusiv lizenziert an Springer-Verlag GmbH, 
DE, ein Teil von Springer Nature 2025

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung, die 
nicht ausdrücklich vom Urheberrechtsgesetz zugelassen ist, bedarf der vorherigen Zustimmung 
des Verlags. Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, Bearbeitungen, Übersetzungen, 
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.
Die Wiedergabe von allgemein beschreibenden Bezeichnungen, Marken, Unternehmensnamen 
etc. in diesem Werk bedeutet nicht, dass diese frei durch jede Person benutzt werden dürfen. Die 
Berechtigung zur Benutzung unterliegt, auch ohne gesonderten Hinweis hierzu, den Regeln des 
Markenrechts. Die Rechte des/der jeweiligen Zeicheninhaber*in sind zu beachten.
Der Verlag, die Autor*innen und die Herausgeber*innen gehen davon aus, dass die Angaben und 
Informationen in diesem Werk zum Zeitpunkt der Veröffentlichung vollständig und korrekt sind. 
Weder der Verlag noch die Autor*innen oder die Herausgeber*innen übernehmen, ausdrücklich 
oder implizit, Gewähr für den Inhalt des Werkes, etwaige Fehler oder Äußerungen. Der Verlag 
bleibt im Hinblick auf geografische Zuordnungen und Gebietsbezeichnungen in veröffentlichten 
Karten und Institutionsadressen neutral.

Einbandabbildung: Adobestock (KI generiert). 

Planung/Lektorat: Frank Schindler
J.B. Metzler ist ein Imprint der eingetragenen Gesellschaft Springer-Verlag GmbH, DE und ist 
ein Teil von Springer Nature.
Die Anschrift der Gesellschaft ist: Heidelberger Platz 3, 14197 Berlin, Germany

Wenn Sie dieses Produkt entsorgen, geben Sie das Papier bitte zum Recycling.

Hrsg.
Vuko Andrić
Universität Linköping
Linköping, Sweden

Bernward Gesang
Philosophische Fakultät
Universität Mannheim
Mannheim, Deutschland

Die Förderung der Arbeit von Vuko Andrić an diesem Handbuch durch Riksbankens Jubileumsfond 
(Projektkennziffer P22-0662) wird dankend anerkannt.

https://doi.org/10.1007/978-3-662-71326-6
https://portal.dnb.de

	Teil VI: Grundbegriffe des Utilitarismus: Regeln, Motive, Institutionen
	19: Normen-, Institutionen-, Motivutilitarismus
	19.1	 Thema dieses Kapitels: die utilitaristische Deontik
	19.2	 Handlungs- und idealer Regelutilitarismus
	19.3	 Probleme des Handlungs- und idealen Regelutilitarismus
	19.4	 Adäquatheitsbedingungen für eine gute Theorie der Realisierung moralischer Werte
	19.5	 Allgemeines zu den F-Utilitarismen
	19.6	 Die verschiedenen einzelnen Formen des F-Utilitarismus
	19.6.1	 Problemangepasste Unterformen des Handlungsutilitarismus
	19.6.2	 Aktionaler idealer Gewissens- oder Motivutilitarismus (Brandt, Hooker)
	19.6.3	 Instrumentaler Motivutilitarismus (Robert Adams)
	19.6.4	 Aktionaler und instrumentaler Tugendutilitarismus (Crisp, Jamieson, Driver, Bradley, Pettit)
	19.6.5	 Instrumentaler realer Institutionenutilitarismus (Hardin)
	19.6.6	 Aktionaler realer Regelutilitarismus (Urmson, Richard B. Miller, Johnson)
	19.6.7	 (Progressiver) aktionaler realer Normenutilitarismus (Bentham, Mill, Harrod)
	19.6.8	 Globaler Utilitarismus (Parfit, Pettit, Smith, Driver, Jamieson, Greaves)
	19.6.9	 Skalarer Utilitarismus (Norcross)

	19.7	 Ausblick: Instrumenteutilitarismus – eine allgemeine Theorie der Realisierung moralischer Werte
	Literatur



