
Normen-, Institutionen-, Motivutilitarismus 

 

Christoph Lumer 

 

Erschienen in: Vuko Andrić; Bernward Gesang (Hg.): Handbuch Utilitarismus. Berlin: Metzler 

(Springer) 2025 (E-Version); 2026 (Druckversion): 203-216. 

 

Dies ist eine Version des Manuskripts, die keine redaktionelle Bearbeitung durch den Verlag durchlaufen 

hat. Die finale authentifizierte Version ist online verfügbar unter: https://doi.org/10.1007/978-3-662-71326-6 

(gesamtes Handbuch) 

 

Abstract: Thema des Artikels ist der dritte Teil einer vollständigen utilitaristischen Theorie, die 

Theorie der moralischen Gebote (Deontik) und der Realisierung moralischer Werte. Die Probleme 

der wichtigsten Theorie zu diesem Thema, des Handlungsutilitarismus (‘tue immer das 

utilitaristisch Beste!’), werden analysiert. Sodann wird untersucht, wie weit zum 

Handlungsutilitarismus alternative Systeme (F-Utilitarismen) diese Probleme lösen: idealer und 

realer Regelutilitarismus, Gewissens- oder Motivutilitarismus, Tugendutilitarismus, 

Institutionenutilitarismus, progressiver Normenutilitarismus, globaler und skalarer Utilitarismus. 

Einzig der progressive reale Normenutilitarismus löst alle Probleme. Die Vielfalt der F-

Utilitarismen weist aber über eine Theorie der moralischen Gebote hinaus auf eine allgemeine 

Theorie der Realisierung moralischer Werte, die alle F-Instrumente und noch mehr einsetzt. 

 

Schlagwörter: Handlungsutilitarismus, Regelutilitarismus, Motivutilitarismus, 

Tugendutilitarismus, Institutionenutilitarismus, progressiver Normenutilitarismus, globaler 

Utilitarismus, skalarer Utilitarismus, Überforderung, Verbindlichkeit 

1. Thema dieses Artikels: die utilitaristische Deontik 

Der Utilitarismus ist – wie auch der Prioritarismus, Nutzenegalitarismus, Suffizientarismus, 

Nutzen-Leximin … – eine Wohlfahrtsethik, also eine Ethik, deren Kern eine Definition der 

‘moralischen Wünschbarkeit’ oder des ‘moralischen Nutzens’ ist, bei der diese moralische 

Wünschbarkeit nach einer jeweils bestimmten mathematischen Formel aus den individuellen, 

prudentiellen Nutzen zusammengesetzt, d.h. aggregiert wird. Vollständige Wohlfahrtsethiken 

bestehen aus drei Theorieteilen: 1. einer Theorie des individuellen, prudentiellen Nutzens wie z.B. 

dem Hedonismus, 2. der Theorie der moralischen Wünschbarkeit (s.o.), und 3. einer Theorie 

moralischer Gebote, Pflichten (Deontik) oder allgemeiner: einer Theorie zur Realisierung 

moralischer Werte. Der Utilitarismus ist definiert über seine These zu Teil 2: Der moralische Wert 

eines Gegenstandes p ist gleich der Summe (oder dem Durchschnitt) der individuellen Nutzen von 

p für alle von p Betroffenen (Lumer 2008a, S. 1384). Thema dieses Artikels ist der dritte Teil der 



LUMER: Normen-, Istitutinonen-, Motivutilitarismus 2 

Theorie, die utilitaristische Deontik: die Aufgaben dieser Deontik und die kaum überschaubare 

Vielfalt an Vorschlägen, die dazu gemacht wurden. 

Der Handlungsutilitarismus (‘tue immer das utilitaristisch Beste!’) ist die einfachste und am 

häufigsten vertretene utilitaristische Deontik; die am zweithäufigsten vertretene ist der ideale 

Regelutilitarismus. Zu diesen beiden Theorien gibt es in diesem Band einen eigenen Artikel; sie 

werden hier deshalb nur in dem für die Diskussion der anderen utilitaristischen Deontiken 

erforderlichen Maß besprochen. In diesem Artikel geht es hautpsächlich um die sogenannten F-

Utilitarismen: Motiv- oder Gewissensutilitarismus, Tugendutilitarismus, Charakterutilitarismus, 

Institutionenutilitarismus, realer Regelutilitarismus, Normenutilitarismus, Instrumenteutilitarismus, 

globaler und skalarer Utilitarismus. 

Diese Konzeptionen sind meist als Reaktion auf die vielen Probleme des 

Handlungsutilitarismus entwickelt worden (s. Abschn. 3). Die große Vielfalt der Konzeptionen ist 

dadurch entstanden, dass sie nur versuchen, eines oder wenige dieser Probleme zu lösen, so dass 

die anderen ungelöst bleiben. Alle diese Probleme und Aufgaben stellen sich übrigens auch den 

nichtutilitaristischen Wohlfahrtsethiken wie dem Prioritarismus, Nutzenegalitarismus, 

Suffizientarismus, Leximin etc.; und die hier diskutierten Vorschläge können auch von diesen 

Ethiken übernommen werden. Die Wohlfahrsethiken sitzen also bei der Entwicklung der Deontik 

im gleichen Boot. [203/204] 

2. Handlungs- und idealer Regelutilitarismus 

Nach dem Handlungsutilitarismus ist es unsere moralische Pflicht, bei jeder Handlung immer das 

utilitaristisch Beste zu tun, also die utilitaristische Wünschbarkeit zu maximieren. Henry Sidgwick 

hat diese Form der utilitaristischen Deontik erfunden (<1874> 1982, S. 411 (4.1.1)). Er nennt dies 

auch ‘universalistischen Hedonismus’ (ibid.). Als die Alternative hierzu sieht Sidgwick den 

prudentiellen, egoistischen Hedonismus an (ibid. <1874> 1982, S. 11 (1.1.4)). Weitere Vertreter 

der Grundform des Utilitarismus sind u.a.: Bales, Lazari-Radek und Peter Singer, Lyons, G. E. 

Moore, Pettit, Regan, William Shaw, Smart. 

Die Grundidee des idealen Regelutilitarismus ist, dass es unsere moralische Pflicht ist, 

immer die utilitaristisch beste unter allen möglichen (idealen) Regeln zu befolgen – also nicht 

unbedingt die jeweils utilitaristisch beste Handlung auszuführen. Wie der Name schon sagt, müssen 

diese Regeln nicht die in einer Gruppe oder Gesellschaft tatsächlich befolgten Regeln sein, sondern 

eben ideale, also meist hypothetische. Vertreter des idealen Regelutilitarismus sind u.a.: Brandt, 

Ezorsky, Harsanyi, Hooker, Dale Miller, Parfit, Perl, Railton. 

3. Probleme des Handlungs- und idealen Regelutilitarismus 

Der ideale Regelutilitarismus ist schon erfunden worden, um einige Probleme des 

Handlungsutilitarismus zu lösen. Tatsächlich sind die von den idealen Regelutilitaristen gesehenen 

Probleme aber nur ein kleiner Ausschnitt aus einer inzwischen viel größeren Anzahl von 



LUMER: Normen-, Istitutinonen-, Motivutilitarismus 3 

Problemen, wegen derer dann viele weitere utilitaristische Deontologien (F-Utilitarismen) 

entwickelt wurden. Um diese Alternativen zu verstehen und um zu verstehen, welche Aufgaben 

sich in wohlfahrtsethischen Deontologien stellen, werden nun diese Probleme des 

Handlungsutilitarismus skizziert und dabei systematisiert. 

P1: Exzessive Forderungen, Begrenzungsproblem: (Führt der Utilitarismus zu 

Überforderung?) Das Gebot der unbedingten Maximierung der utilitaristischen Wünschbarkeit ist 

letztlich die Forderung, das Leben eines Heiligen zu führen (Urmson 1958; Wolf 1982; Scheffler 

<1982> 21994). Dies ist exzessiv und in mehreren Hinsichten problematisch: P1.1: 

Unausführbarkeit, P1.2: Irrationalität der Gebotsbefolgung, P1.3: Zerstörung der Integrität der 

Person, P1.4: soziale Entfremdung der „heiligen“ Handlungsutilitaristen, P1.5: passive 

Überforderung, P1.6: Zerstörung persönlicher Beziehungen (Utilitarismus und besondere 

Pflichten). – Der Grund für das Begrenzungsproblem des Handlungsutilitarismus ist, dass das 

Optimierungsgebot allein aus der moralischen Perspektive entwickelt ist; es ignoriert völlig die 

prudentielle Perspektive, die aber die primäre Perspektive des Subjekts selbst ist; es ignoriert die 

Grenzen der Moral. 

P2: Unbilligkeit: Die zweite Gruppe von Kritiken kritisiert das Optimierungsgebot aus einer 

sehr weit geteilten moralischen Perspektive als unmoralisch: P2.1: Usurpation: Das unbedingte 

handlungsutilitaristische Optimierungsgebot ist eine übergriffige Usurpation von seiten der Moral, 

die die Grenzen der Moral überschreitet und eine vollständige Unterwerfung fordert. – Weitere 

Unbilligkeiten sind: P2.2: Zerstörung des Schutzobjektes Person, P2.3: Unfairness durch fehlende 

intersubjektive Reziprozität (nur wenige Menschen werden das Gebot befolgen, die dann die 

Pflichten der anderen miterfüllen müssen), P2.4: Verletzung von Menschenrechten (Lyons 1982; 

Hat der Utilitarismus Defizite bei Rechten und Gerechtigkeit?). 

P3: Moralische Ineffizienz: Der Handlungsutilitarismus ist aus mehreren Gründen moralisch 

ineffizient durch P3.1: Fehlende soziale Koordination, P3.2: Zerstörung sozialer Institutionen, 

P3.3: Fehlerhafte und aufwändige Entscheidungen, P3.4: Entmutigung von moralischem 

Engagement, P3.5: Beschneidung der Person, P3.6: soziale Isolierung der Handlungsutilitaristen. 

P4: Fehlende Verbindlichkeit und unklare Ontologie: Pflichten enthalten eine gewisse 

Verbindlichkeit, einen Mechanismus, der die Verpflichteten zur Einhaltung der Pflicht – eventuell 

auch gegen die eigenen Interessen –zwingt oder zumindest motivational in diese Richtung drängt. 

Das einzige motivational drängende Moment, das der Handlungsutilitarismus kennt, sind aber 

[204/205] die moralischen Emotionen (Scham, Schuldgefühl, moralischer Stolz etc.) und die 

moralnahen Emotionen (Empathie, Achtungsgefühle) (Lumer 2002b). i. Dies sind aber alles nur 

relativ schwache Motive (ibid.). ii. Verbindlichkeit müsste zudem gerade auch über diese 

autonomen Motive des Subjekts hinausgehen, wenn diese denn so labil sind. iii. Schließlich erfüllt 

tatsächlich niemand die handlungsutilitaristische Pflicht; ihre Verletzung ist kein Vergehen, nichts 

wofür wir getadelt werden können. Die handlungsutilitaristische ‚Pflicht‘ ist leer. – Die meisten 

Handlungsutilitaristen verkünden einfach ein Gebot und erwarten seine Umsetzung als Folge dieser 

Verkündung; sie machen sich über die Ontologie der Pflicht, was das Verpflichtetsein eigentlich für 

ein Zustand ist, keine Gedanken. Sie ignorieren zudem den Konflikt zwischen individuellen, 



LUMER: Normen-, Istitutinonen-, Motivutilitarismus 4 

prudentiellen Interessen und dem moralisch Optimalen (s. u.a. Lumer 1995). Das einzige Mittel, 

das der Handlungsutilitarismus hier de facto anbietet, ist der moralische Appell. Dies ist in der Tat 

ein Mittel zur Realisierung moralischer Ideale, aber kein besonders effektives. 

P5: Keine gute Begründung, keine Theorie der moralischen Gebote: Sidgwick hat den 

Handlungsutilitarismus so begründet: Er sei eine Anwendung der allgemeinen prudentiellen 

Rationalitätsnorm – nämlich immer die (prudentiell) beste Alternative zu wählen – auf die 

utilitaristische (universalistisch hedonistische) Wünschbarkeitsfunktion (Sidgwick <1874; 71907> 

1982, S. 382 (3.13.3); 420-421 (4.2.1); ebenso: Brandt 1967, S. 42; Harsanyi 1977, S. 627-631, 

insbes. 630). Die Individuen sollen bei Entscheidungen also statt der eigenen prudentiellen einfach 

die kollektive Wünschbarkeitsfunktion verwenden. Sidgwicks Begründung nimmt nicht ernst, dass 

das Individuum primär eine individuelle prudentielle Wünschbarkeitsfunktion hat, die motivational 

verankert ist, so dass es sie nicht einfach ad acta legen und durch die moralische ersetzen kann, und 

zu deren Ersetzung es auch keine rationale Veranlassung hat. – Was Handlungsutilitaristen 

allgemein bei einer eventuellen Begründung des Optimierungsgebots begründet haben, ist der 

Inhalt der Pflicht, aber nicht, warum es überhaupt moralische Pflichten geben soll. Erst wenn dies 

geklärt ist, kann man sinnvoll auch den Inhalt der Pflicht bestimmen. 

Die gerade vorgebrachten Kritiken sind Kritiken am Handlungsutilitarismus. Der ideale 

Regelutilitarismus hat aber weitgehend die gleichen Probleme, vor allem weil i. er genauso 

unbedingt moralisch maximieren will und ii. das einbezogene zusätzliche Instrument, das einen 

größeren Unterschied zum Handlungsutilitarismus machen könnte, nämlich die Regeln, ja nur in 

der Form einer idealen Fiktion in der Entscheidung berücksichtigt, so dass sie – anders als reale 

Regeln und deren Befolgung – den Verlauf der Welt nicht kausal beeinflussen können. 

4. Adäquatheitsbedingungen für eine gute Theorie der Realisierung moralischer 

Werte 

Man kann die gerade dargelegten Kritiken am Handlungsutilitarismus auch positiv lesen und 

umformulieren als Liste von Adäquatheitsbedingungen für eine Theorie der Instrumente zur 

Realisierung moralischer Werte. Die Adäquatheitsbedingungen helfen dann bei der Diskussion der 

einzelnen F-Utilitarismen. 

AQ1: Rationale Akzeptabilität der zugedachten Aufgaben: Für die Moralsubjekte muss es 

prudentiell rational sein, die moralischen Gebote und Maximen zu befolgen sowie andere von der 

Deontik geforderte Handlungen auszuführen. – Bei der prudentiellen Bewertung müssen aber auch 

subtile Vor- und Nachteile, wie Selbstwertschätzung, moralische Zufriedenheit, Stolz, Empathie, 

soziale Sanktionen und Gratifikationen aller Art, mit einbezogen werden. 

AQ2: Minimale Billigkeit: Die von der Moral auferlegten Lasten und Vorteile dürfen weder 

absolut, noch im sozialen Vergleich über- oder unterdimensoniert sein. ‘Billigkeit’ bedeutet dabei 

nicht (soziale) Gleichheit, sondern Vermeidung von Extremen. 



LUMER: Normen-, Istitutinonen-, Motivutilitarismus 5 

AQ3: Begrenzte moralische Optimierung: Innerhalb des Spielraums, den die anderen 

Adäquatheitsbedingungen lassen, sollte das von der Moral geforderte Engagement (und damit 

[205/206] auch das System der moralischen Pflichten) das moralisch Beste realisieren.  

AQ4: Verbindlichkeit moralischer Verpflichtungen (und Effektivität moralischer 

Instrumente): Moralische Verpflichtungen müssen verbindlich sein in dem Sinne, dass sie in einem 

gewissen Grade zur Pflichterfüllung nötigen. Allgemeiner: Moralische Instrumente zur 

Realisierung moralischer Werte müssen effektiv sein, also tatsächlich zur (einigermaßen sicheren) 

Realisierung moralischer Werte beitragen. 

AQ5: Begründung der Konzeption und des Systems der moralischen Pflichten: Die gesamte 

Konzeption moralischer Pflichten wie auch die einzelnen moralischen Pflichten oder Systeme 

moralischer Pflichten müssen systematisch und in motivierender Weise begründet sein. 

5. Allgemeines zu den F-Utilitarismen 

Abgesehen davon, dass Bentham und Mill schon einen – später oft vergessenen (Urmson 1953, S. 

89) – realen Normenutilitarismus vertreten hatten (s.u.), haben Utilitaristen wegen der vielen 

Probleme des dominanten Handlungsutilitarismus alternative Varianten des Utilitarismus, 

insbesondere F-Utilitarismen, entwickelt. Die Namen für diese Varianten, wie 

"Tugendutilitarismus", "Institutionenutilitarismus", sind allerdings z.T. doppeldeutig: 1. Ein 

aktionaler F-Utilitarismus bestimmt den Inhalt von moralischen Pflichten, gibt also gewissermaßen 

direkt Anweisungen, wie wir handeln sollen. Der aktionale Regelutilitarismus sagt also: ‘Es ist 

deine Pflicht / moralisch richtig, den und den Regeln zu folgen.’ 2. Ein instrumentaler F-

Utilitarismus bestimmt nicht den Inhalt von moralischen Pflichten, sondern betont die Wichtigkeit 

von F-Gegenständen als Instrumenten zur Realisierung moralischer Werte, gibt an, wie F-

Gegenstände bewertet werden sollen, und empfiehlt, gute F-Gegenstände zu realisieren. 

Die aktionalen F-Utilitarismen unterscheiden sich sodann danach, welche Art von 

Gegenstand bei der Bestimmung der Pflicht moralisch bewertet werden muss: Motive, Tugenden, 

reale Regeln etc. Letztlich geht es bei Pflichten immer um die Ausführung von Handlungen. Aber 

der Handlungsutilitarismus ist das einzige System, bei dem der Inhalt der Pflicht direkt über eine 

Bewertung der auszuführenden Handlung bestimmt wird. Die anderen Systeme bestimmen die 

Pflichten indirekt, indem sie sich auf andere Arten von Gegenständen beziehen – Regel, Norm, 

Gewissensinhalt etc. –: Aus den Gegenständen der jeweils gewählten Kategorie wird ein guter / der 

beste ermittelt, und dessen Inhalt – Regeln etc. sagen ja, was wir tun sollen – bestimmt dann, zu 

welchen Handlungen wir verpflichtet sind. Ein aktionaler realer Regelutilitarismus sagt z.B., dass 

es moralisch geboten ist, den realen utilitaristisch guten / besten Regeln zu folgen. 

Weiter muss innerhalb der aktionalen F-Utilitarismen unterschieden werden zwischen 

realen und idealen F-Utilitarismen. Die realen F-Utilitarismen setzen voraus, dass gewisse 

passende F-Gegenstände wirklich vorhanden sind, bzw. zielen darauf hin, sie zu realisieren; die 

einzelnen Pflichten der Individuen ergeben sich dann erst aus diesen realisierten Gegenständen – 

etwa so: ‚Es ist moralisch geboten, die real verbreiteten und akzeptierten moralisch legitimen / 



LUMER: Normen-, Istitutinonen-, Motivutilitarismus 6 

guten Regeln zu befolgen.‘ Die Vertreter des realen Regel-, Normen-, Gewissens- etc. -

utilitarismus gehen diesen Weg, weil sie die Regeln, Normen, das Gewissen als eigenständige 

Instrumente sehen, die nicht nur im zweiten Schritt den Inhalt der individuellen Pflichten festlegen, 

sondern als real vorhandene moralische Instrumente auch eine kausale Wirkung entfalten können, 

z.B. die Verbindlichkeit der Pflicht erzeugen können, und so moralisch bessere Handlungen 

ermöglichen als ein bloßer an die Individuen gerichteter moralischer Appell. Eine Schwierigkeit der 

realen F-Utilitarismen ist, dass sie ja voraussetzen, dass die Bezugsgegenstände wirklich existieren, 

dass diese dann aber meist nicht utilitiaristisch optimal sind, möglicherweise sogar moralisch 

schlecht sind. Reale F-Utilitarismen reagieren auf diese Schwierigkeit, indem sie nur die 

Orientierung an moralisch guten / legitimen o.ä. realen F-Gegenständen zur Pflicht machen. Immer 

dann, wenn die real vorhandenen F-Gegenstände nicht optimal sind, [206/207] bleibt eine 

Optimierungsherausforderung für alle realen F-Utilitarismen, die Adäquatheitsbedingung der 

begrenzten moralischen Optimierung (AQ3) zu erfüllen. – Die idealen F-Utilitarismen hingegen 

denken die Optimierungsherausforderung dadurch zu meistern, dass sie moralische Pflichten an 

ideale, also optimale F-Gegenstände binden, die dann aber bloß hypothetisch existieren – etwa so:  

‚Es ist moralisch geboten, immer den utilitaristisch besten Regelkanon zu befolgen.‘ Sie überlassen 

es dem Individuum herauszufinden, was denn das beste F wäre, und fordern es dann zur 

Orientierung an diesem F auf. – Die idealen F-Utilitarismen sind, instrumentalistisch gesehen, 

paradox: Sie beziehen sich auf gewisse moralische Instrumente wie Regeln, Normen, Gewissen, 

geben aber durch ihren Idealismus die Vorteile dieser Instrumente, die nur durch deren kausale 

Wirkung, also bei realen F-Gegenständen auftreten können, sofort wieder preis. Dies kann den 

moralischen Nutzen der Handlung deutlich senken, ja sogar katastrophale Folgen haben. Auch das 

Entscheidungsverfahren wird durch den Umweg über die Vorstellung der idealen Instrumente 

erheblich komplizierter, damit zeitaufwendiger und fehlerbehafteter. 

6. Die verschiedenen einzelnen Formen des F-Utilitarismus 

6.1. Problemangepasste Unterformen des Handlungsutilitarismus 
 
Einige Handlungsutilitaristen haben versucht, durch gewisse Modifikationen, die aber versuchen, 

den Rahmen des Handlungsutilitarismus nicht zu verlassen, einige der (in Abschn. 3) genannten 

Probleme des Handlungsutilitarismus zu lösen:  Quantitative Beschränkungen der Optimierung 

(MacAskill <2015> 2016, S. 249, Anm. 64; Gesang 2003, S. 106; 109; 131) geben das 

Optimierungsgebot preis. Sidgwicks elitärer Handlungsutilitarismus (<1874; 71907> 1982, S. 475-

495 (4.5)) sieht die Optimierungspflicht nur für utilitaristische Eliten vor, für alle übrigen die 

Alltagsmoral. Nach Singers Propagandautilitarismus (Singer <1979> 1993, S. 229-232; 245-246) 

soll man den Umfang an moralischem Engagement predigen, dessen Verkündung den größten 

totalen Nutzen hervorruft. Hares Zwei-Ebenen-Utilitarismus (Hare 1981, S.  25-28; 35-39; 44-52; 

90-94 (2.1; 2.4;3.1; 3.2; 3.3; 5.2)) sieht für grundlegene Entscheidungen aufwändige und präzise 

Überlegungen vor, für alle anderen Situationen aber Faustregeln. 



LUMER: Normen-, Istitutinonen-, Motivutilitarismus 7 

Diese Vorschläge lösen immer einen kleinen Teil der Probleme des Handlungsutilitarismus, 

lassen allerdings die meisten Probleme offen. 
 
6.2. Aktionaler idealer Gewissens- oder Motivutilitarismus (Brandt, Hooker) 
 
Aktionaler idealer Gewissens- oder Motivutilitarismus ist die These, dass unsere moralische Pflicht 

darin besteht, demjenigen Moralkodex zu folgen, dessen (hypothetische) kollektive Internalisierung 

die utilitaristisch besten Folgen hätte (Hooker 2000, S. 1-2; Brandt 1988, S. 342; 1996, S. 123-163). 

Hooker vertritt den idealen Gewissensutilitarismus insbesondere, um das Problem der 

Überforderung zu lösen (Hooker 2000, S. 162-173), weil nämlich mit ihm auch Kosten erfasst 

werden – die Kosten der Internalisierung der Moral (ibid. 78; 95) –, die im 

Regelkonsequentialismus vernachlässigt werden, weil sie schon vor der Entscheidung anfallen. 

(Wenn man nur die allgemeine Regelbefolgung bewertet, etwa der Regel, einen großen Teil seines 

Einkommens den Ärmsten zu spenden, so werden nur die Folgen dieser Regelbefolgung erfaßt: das 

verbesserte Wohlergehen einiger Armer, die Anstrengung des Spenders etc.; wird hingegen die 

Internalisierung der Moral bewertet, dann werden wieder alle Folgen dieser Internalisierung erfaßt: 

die zukünftige Regelbefolgung mit ihren Folgen – wie vorher: verbessertes Wohlergehen einiger 

Armer, die Anstrengung des Spenders –, aber auch die Anstrengungen der Internalisiserung: die 

Mühen der Erzieher, die Freuden und Frustrationen des späteren Spenders bei dieser Erziehung.) – 

Der [207/208] ideale Gewissensutilitarismus zielt zwar bewusst auf eine begrenzte Optimierung 

(AQ3), aber er löst keines der Probleme des Handlungsutilitarismus vollständig. Erstaunlicherweise 

löst er insbesondere auch das Problem der exzessiven Forderung (P1) und die direkt daraus 

folgenden Probleme (P3.4, P3.5) allenfalls zu einem Teil. Denn es werden zwar die 

Internalisierungskosten berücksichtigt, und je anspruchsvoller die Moral ist, desto höher sind diese 

Kosten, so dass hier eine gewisse Bremse gegen zu hohe moralische Ansprüche eingebaut ist; aber 

wenn der moralisch Handelnde bei entsprechendem Einsatz einer ganzen Reihe von Menschen sehr 

viel helfen kann – und das gilt schon für Durchschnittsverdiener in den reichen Ländern, mit deren 

Geld diverse Menschen in sehr armen Ländern vor einem elenden Leben bewahrt werden können –, 

dann können die persönlichen Internalisierungskosten extrem hoch sein und werden doch schnell 

von den sehr viel größeren Gewinnen für die größere Zahl an Benefiziaren übertroffen. Sodann sind 

die Kalküle des Gewissens-Konsequentialismus unglaublich kompliziert und aufwändig (P3.3). 
 
6.3. Instrumentaler Motivutilitarismus (Robert Adams) 
 
Der instrumentale Motivutilitarismus ist keine Theorie über moralische Gebote – die Frage, ob und 

welche Gebote es geben soll, bleibt also völlig offen –, sondern eine Theorie darüber, was 

moralisch perfekte Personen wären, nämlich Personen, die die moralisch besten Wünsche in der 

richtigen Stärke haben; und sie sollten auch aus diesen Motiven heraus moralisch entscheiden – und 

nicht per Folgenkalkulation zu den vorhandenen Handlungsalternativen (Adams 1976, S. 470). 

Außerdem empfiehlt der instrumentale Motivutilitarismus, zumindest implizit, solche moralisch 

perfekten Personen als gute moralische Instrumente zur Realisierung moralischer Werte zu schaffen 

–durch die gesellschaftliche Erziehung und Selbsterziehung. – Die Erziehung zu moralischer 

Tugend durch die Ausbildung entsprechender Einstellungen ist in der Tat ein wichtiges Instrument 



LUMER: Normen-, Istitutinonen-, Motivutilitarismus 8 

zur Realisierung moralischer Werte. Wegen der oben entwickelten Adäquatheitsbedingungen sollte 

dies aber keine Erziehung zu einem universellen moralischen Optimierer sein, sondern Grenzen des 

Engagements festlegen sowie den Respekt vor bestehenden moralisch guten sozialen Normen und 

Institutionen einbeziehen. 
 
6.4. Aktionaler und instrumentaler Tugendutilitarismus (Crisp, Jamieson, Driver, Bradley, 

Pettit) 
 
1. Der aktionale reale Tugendutilitarismus sagt ungefähr: Die Umgebung und z.T. auch die 

Handelnden selbst müssen irgendwie dafür sorgen, dass die moralisch Handelnden utilitaristisch 

optimale psychische Dispositionen (Einstellungen, Wünsche, Dispositionen) haben, also 

utilitaristische Tugenden (z.B. die Tugend, mit Ressourcen sparsam umzugehen); die Handelnden 

haben dann die moralische Pflicht, sich bei ihren Handlungen (oder wenigstens einem Teil von 

ihnen) von diesen Dispositionen leiten zu lassen. Crisp und Jamieson, die diese Position vertreten, 

gehen beide vom Handlungsutilitarismus aus, gehen dann aber über zu dieser indirekten Form des 

Utilitarismus i. wegen einer zu extensiven und störenden, außerdem oft verzerrten 

handlungsutilitaristischen Entscheidungsfindung (P3.3) (Crisp 1992, S. 147-152) bzw. ii. wegen 

der fehlenden Koordination im Handlungsutilitarismus bei der Bekämpfung von ökologischen 

Krisen (P3.1) (Jamieson 2007, S. 164-167). Beide Autoren sehen neben den tugendutilitaristischen 

Entscheidungen auch handlungsutilitaristische vor (Crisp 1992, S. 154; Jamieson 2007, S. 172-176; 

182-183), lassen aber offen, wann und wie jeweils der Wechsel erfolgen soll. Sowohl Crisp als 

auch Jamieson setzen Tugenden voraus und nehmen an, dass ‚wir‘ sie den Menschen einpflanzen 

müssen (Crisp 1992, [208/209] S. 156; 158; Jamieson 2007, S. 167-168; 183); wie das zu 

geschehen hat und wer dafür auf welcher Basis verantwortlich sein soll, bleibt aber ebenfalls offen. 

Für Crisp ist klar, dass diese Tugenden sich der utilitaristischen Optimalität nähern müssen (Crisp 

1992, S. 155; 158). 

Der aktionale reale Tugendutilitarismus mildert das Verbindlichkeitsproblem (P4, AQ4) ab 

durch die von ihm geförderten moralischen Motive; aber diese sind insgesamt noch zu schwach, 

weil auch einmal internalisierte Verhaltens- und Entscheidungsweisen zur Stabilisierung oft 

weiterhin der Unterstützung durch Lob, Tadel, Prämien und Strafen bedürfen, die aber im 

aktionalen Tugendutilitarismus bisher nicht vorgesehen sind. Zudem gilt diese schwache 

Verbindlichkeit auch nur für diejenigen, die schon tugendhaft sind. Bislang fehlt dem aktionalen 

realen Tugendutilitarismus auch eine Theorie zur Vermittlung der Tugenden, ohne die er in der 

Luft hängt. Sodann haben weder Crisp noch Jamieson das unbedingte Optimierungsziel 

aufgegeben. Damit bleiben aber die Probleme der exzessiven Forderung (P1) und deren 

Folgeprobleme (P2.1, P2.2, P2.3, P2.4, P3.4, P3.5; vielleicht nicht P3.2) ungelöst. Auch das 

Koordinationsproblem (P3.1) wird nicht gelöst, weil der Ansatz individualistisch bleibt: Wer die 

richtige Moral internalisiert hat, trägt seinen Teil zur Lösung des Koordinationsproblems bei; wer 

keine oder die falsche Moral internalisiert hat, trägt nichts dazu bei. 

2. Der instrumentale reale Tugendutilitarismus besteht aus den Thesen: IRTU1: 

Charakterzüge und moralische Dispositionen sind dann (utilitaristische) Tugenden, wenn sie 



LUMER: Normen-, Istitutinonen-, Motivutilitarismus 9 

utilitaristisch gute, am besten optimale Handlungen hervorbringen oder normalerweise 

hervorbringen würden (Driver 2001, S. 72; 78; Driver stärkere Bedingung bei Pettit 2015: 

Robustheit dieser Verursachung, d.h. auch in Krisensituationen wird durch die Disposition das 

tugendhafte Handeln verursacht). IRTU2: Tugendhaftes Handeln ist Handeln aus diesen 

Dispositionen heraus (realer Tugendutilitarismus) (Driver 2001, S. 71-72). IRTU3: Tugenden sind 

gute Instrumente zur Realisierung moralischer Werte. Julia Driver (2001; 2020) und Ben Bradley 

(2005) vertreten diese Variante des Tugendutilitarisnus. Driver wendet sich dabei gegen die 

Maximierungsforderung (gegen P1) und nimmt an, mit dem Ansatz bei Tugenden auch die 

Probleme des Handlungsutilitarismus mit sozialen Beziehungen (P3.6) lösen zu können (2001, S. 

74). – Die Thesen IRTU1 und IRTU3 sind wohl richtig, IRTU2 ist hingegen zu eng: Auch ein 

Handeln, das aus einer moralischen Folgenbewertung heraus moralisch Gutes realisiert, ist 

tugendhaftes Handeln. Der instrumentale reale Tugendutilitarismus ist allerdings eine schwache 

Theorie. Wie alle instrumentalen Theorien sagt er nichts über unsere moralischen Pflichten; und 

speziell Drivers Variante sagt auch nichts darüber, welche Tugenden wie in die umfassende Moral 

eingebettet werden sollen und warum wir überhaupt Tugenden benötigen. Er ist also nur, aber 

immerhin ein Teilstück einer umfassenderen Theorie der Realisierung moralischer Werte. 
 
6.5. Instrumentaler realer Institutionenutilitarismus (Hardin) 
 
Das Konzept des Institutionenutilitarismus geht auf Russell Hardin (1988, S. 75-166; 1993) zurück. 

Hardin definiert jedoch weder den Begriff ‚Institution‘ noch den Begriff 

‚Institutionenutilitarismus‘. Nach der alltagssprachlichen Grundidee ist eine Institution ein 

Regelsystem, das eine bestimmte soziale Ordnung hervorruft (de.wikipedia.org/wiki/Institution, 

14.11.2023). 1. Zu den Institutionen im soziologischen Sinne (Hartfiel 1976, S. 308) gehören die 

Ehe, das Geld, das Erziehungssystem, der Arbeitsmarkt, aber auch sozial geltende Normen. 2. In 

einem nichtwissenschaftlichen Sinn sind auch Organisationen aller Art Institutionen. Im 

Englischen gibt es die gleiche Bedeutungsdifferenzierung (Little et al. 1992, S. I, 1085). Und 

Hardin scheint all dies zu meinen, insbesondere auch Normen mit Sanktionen und Organisationen. 

Der (instrumentale [209/210] reale) Institutionenutilitarismus ist dann eine Theorie, die zur 

Realisierung moralischer Werte die Verwendung von utilitaristisch gestalteten Institutionen 

empfiehlt. 

Vorteile des Institutionenutilitarismus gegenüber dem Handlungs- oder Regelutilitarismus 

sind: 1. Koordination (vgl. AQ3; P3.1): Institutionen können viele oder alle Handelnde bei 

ähnlichen oder zusammenhängenden Handlungen koordinieren (Hardin 1993, S. 145); vor allem 

Organisationen können komplexe Operationen mit vielen Beteiligten und sehr differenzierten 

Rollen ausführen (Hardin 1993, S. 131; 133). 2. Wissensinfrastruktur: Institutionen, vor allem 

Organisationen, können ein individuell unerreichbares Wissen erzeugen, kultivieren, sammeln und 

zur Verfügung stellen (ibid. 131). 3. Entscheidungskosten (P3.3): Durch klare Regeln, 

Rollenanforderungen und Anweisungen können Institutionen die Entscheidungskosten senken und 

falschen Entscheidungen und Selbstbevorteilungen entgegentreten (ibid.). 4. Verbindlichkeit: 

Institutionen können formale Sanktionen verhängen und dadurch Anreize setzen (P1.2; AQ4) sowie 



LUMER: Normen-, Istitutinonen-, Motivutilitarismus 10 

distributive Gerechtigkeit erzeugen (P2.3) (ibid. 134). Ganz allgemein wird durch die zwingende 

Kraft der Sanktionen der Konflikt zwischen egoistischen und kollektiven Interessen gelöst (P1.2) 

(ibid. 136). 5. Wahrung der Menschenrechte (P2.4; P2.2): Durch entsprechende Normen können 

den Individuen Grund- und Menschenrechte (auch gegen die handlungsutilitaristische Optimierung) 

gewährt werden (Hardin 1988, S. 78-79). 6. Schutz Institutionen (P3.2): Der 

Institutionenutilitarismus schützt selbstverständlich vorteilhafte Institutionen (ibid. 83-85). – In der 

bisherigen, Hardinschen Form ist der Institutionenutilitarismus allerdings nur eine angefangene 

Skizze. 
 
6.6. Aktionaler realer Regelutilitarismus (Urmson, Richard B. Miller, Johnson) 
 
Nach dem (aktionalen) realen Regelutilitarismus ist es unsere moralische Pflicht, den utilitaristisch 

guten / legitimen sozial geltenden Regeln zu folgen. Eine Regel ist dabei eine allgemeine 

Handlungsvorschrift, dass man in einer bestimmten Art von Situation eine bestimmte Art von 

Handlung ausführen (oder unterlassen) soll; dass eine Regel sozial gilt, bedeutet hier, dass sie in der 

fraglichen Gesellschaft oder Gruppe weitestgehend befolgt wird (zum Regelbegriff: Diggs 1964). 

‚Regel‘ wird hier in einem engen Sinn verstanden als Handlungsvorschrift ohne Sanktionen, 

‚Norm‘ hingegen als Handlungsvorschrift mit Sanktionen (s.u. Normenutilitarismus). Vertreter des 

(aktionalen) realen Regelutilitarismus sind u.a. Feinberg (1967), Johnson (1991, insbes. S. 36-38), 

Miller (2009) und Urmson (1953, insbes. S. 89-90). 

Vorteile des realen Regelutilitarismus: Im Gegensatz zum idealen Regelutilitarismus kann 

der reale Regelutilitarismus das Koordinationsproblem lösen (Richard Miller 2009, S. 10-12) (P3.1; 

AQ3), durch klare Anweisungen das Problem der aufwendigen und fehlerhaften Entscheidungen 

(Johnson 1991, S. 35-36; Miller 2009, S. 10) (P3.3) und die anderen Effizienzprobleme (Miller 

2009, S. 7-8) (P3; AQ3), das Problem der Unbilligkeiten (ibid.) (P2; AQ2) sowie das Problem der 

exzessiven Forderung (Miller 2009, S. 14-15) (P1; AQ1), weil die realen Regeln einen 

entsprechenden Schutz vorsehen und keine Optimierung fordern. Er kollabiert auch nicht in den 

Handlungsutilitarismus wie der ideale Regelutilitarismus, weil er – außer im Katastrophenfall – auf 

der Einhaltung der Regeln auch bei einer aus handlungsutilitaristisch scheinbar besseren 

Regelverletzung beharrt (Harrod 1936, S. 147-149). Denn diese – über eine 

Handlungsregelmäßigkeit hinausgehende – Regeltreue schafft Wirtschaftlichkeit durch große 

Serien (ibid.), Verlässlichkeit und damit Vertrauen, das wiederum verursacht, dass Menschen 

bestimmte vorteilhafte Handlungen ausführen, die sie sonst unterlassen würden (Johnson 1991, S. 

25-26; 30-31): z.B. antizipierend Leistungen erbringen für versprochene Gegenleistungen, 

investieren wegen der Eigentumsgarantie. – Weil der reale Regelutilitarismus aber nur innere 

Sanktionen vorsieht oder maximal Tadel (Miller 2009), schafft er [210/211] nicht genügend 

Motivation, löst das Verbindlichkeitsproblem nicht (Harrod 1936, S. 151-152) (P4; AQ4). 

Der reale Regelutilitarismus – wie auch der reale Normenutilitarismus, s.u. – muss 

allerdings zwei in seiner Natur liegende neue Herausforderungen meistern. 1. 

Antikonventionalismus: Herausfiltern schlechter realer Regeln: Nicht alle sozial geltenden Regeln 

sind moralisch gut; diesen Regeln dürfen dann keine moralischen Gebote korrespondieren. Als 



LUMER: Normen-, Istitutinonen-, Motivutilitarismus 11 

Zusatzbedingungen für die moralische Verbindlichkeit wurden deshalb vorgeschlagen: Die Regel / 

Norm muss auch moralisch legitim (Miller 2009, S. 22), moralisch begründet (Johnson 1991, S. 38) 

oder moralisch gut (Lumer 2002a, S. 94; 2008b, S. 108; 111) sein. 2. Optimierungsstreben: Die 

sozial geltenden Regeln / Normen sind (anders als die idealen) zumindest in ihrer Gesamtheit 

moralisch (im utilitaristischen Fall also: utilitaristisch) weit suboptimal. Um der Forderung nach 

begrenzter moralischer Optimierung (AQ3) zu genügen, muss die Theorie der moralischen Gebote 

hier Elemente zur begrenzten moralischen Optimierung vorsehen. Die realen Regelutilitaristen 

haben dieses Problem bislang vernachlässigt. 
 
6.7. (Progressiver) aktionaler realer Normenutilitarismus (Bentham, Mill, Harrod) 
 
Der reale Normenutilitarismus unterscheidet sich vom Regelutilitarismus zum einen dadurch, dass 

er auf sozial geltende sanktionsbewehrte Normen setzt statt auf einfache Regeln; zum anderen wird 

er meist mit dem Progressismus verbunden, also einer Theoriekomponente, in der es darum geht, 

den Bestand sozial geltender Normen moralisch zu verbessern. Eine Norm ist dabei eine 

verbindliche allgemeine Handlungsvorschrift, dass man in einer bestimmten Art von Situation eine 

bestimmte Art von Handlung ausführen (oder unterlassen) muss; dass eine Norm sozial gilt, 

bedeutet, dass sie in der fraglichen Gesellschaft oder Gruppe weitestgehend befolgt wird und dass 

ihre sozial bekannt gewordene Verletzung meistens bestraft wird (Hart 1958, S. 88-98; Popitz 

1980, S. 21-36, insbesondere 21). Bei formalen, rechtlichen Normen sind diese Bestrafungen 

formell und werden von dazu autorisierten Personen ausgeführt. Bei informellen Normen sind auch 

die Bestrafungen informell – vom kritischen Stirnrunzeln bis zur Lynchjustiz – und können von 

jedem moralischen Subjekt vollzogen werden. Der reale Normutilitarismus löst das Problem der 

Verbindlichkeit moralischer Gebote (AQ4) durch die sozialen Sanktionen. Eine solche 

Verbindlichkeit kann der progressive Teil der Theorie nicht vorsehen, weil es ja darum geht, neue 

Verbindlichkeiten erst herzustellen. Diese progressive Komponente kann hier nur so etwas wie eine 

schwache unvollkommene Pflicht oder Empfehlung vorsehen, die sich motivational im Kern auf 

moralische Motive und Ideale der Subjekte stützt. Ein vollständiger Progressismus sieht dann zum 

einen eine unvollkommene Pflicht zum moralpolitischen Engagement vor, den aktuellen Bestand 

sozial geltender Nomen moralisch zu verbessern, und eine unvollkommene Pflicht zur 

Unterstützung moralisch guter sozial geltender Normen durch Werbung für diese Normen, ihre 

erzieherische Vermittlung, Mithilfe bei der Überwachung und Bestrafung von Normverletzungen. 

Aus diesen Ideen ergibt sich dann folgender Katalog moralischer Pflichten eines 

progressiven realen Normenwelfarismus: N1: Budgetiertes moralisches Engagement: N1.1: 

Moralische Pflichten: Moralische Subjekte haben die moralische Pflicht, die moralisch guten sozial 

geltenden Normen zu befolgen. N1.2: Normunterstützung: Sie sind aufgefordert, die soziale 

Geltung moralisch guter sozial geltender Normen zu unterstützen. N1.3: Moralpolitisches 

Engagement: Und sie sind aufgefordert, den Bestand sozial geltender Normen moralisch zu 

verbessern. N1.4: Spezielle Supererogation: Daneben sind sie aufgefordert, in einem gewissen 

Umfang weitergehende moralisch gute Handlungen auszuführen. N2: Inhalt des moralischen 

Engagements: N2.1: Normbefolgung: Der Inhalt der moralischen Pflichten (N1.1) ist durch die 



LUMER: Normen-, Istitutinonen-, Motivutilitarismus 12 

entsprechenden Normen festgelegt. N2.2: Moralische Effizienz: Das den Appellen folgende 

Engagement (N1.2-N1.4) sollte moralisch effizient sein, also da in[211/212]vestiert werden, wo das 

Verhältnis von moralischem Gewinn zu den Kosten groß ist. N2.3: Realistische Normoptimierung: 

Die mit dem moralpolitischen Engagement neu durchzusetzenden sozialen Normgeltungen sollten 

politisch realisierbar und unter den politisch realisierbaren moralisch optimal sein. (Lumer 2002a, 

S. 93-97; 103-104; 2008, S. 105-113, insbes. 111.) 

Mill ist nach der hier vorgestellten Klassifikation ein realer Normenutilitarist (Mill <1861> 

1998, S. 59 (ch. 2, par. 10)), Bentham ein progressiver realer Normenutilitarist – wenn auch auf 

eine etwas versteckte Weise (Bentham <1780 / 1789> 1982, S. 11-12 (I.2)); beide Einordnungen 

sind allerdings umstritten. Harrod ist ein realer Normenutilitarist (1936, S. 152). (Lumer ist ein 

progressiver realer Normenprioritarist.) 

Der progressive reale Normenutilitarismus ist die einzige der hier untersuchten Formen des 

Utilitarismus, die – wenn man noch eine theoretische Begründung hinzufügt (AQ5) – alle 

analysierten Probleme des Handlungsutilitarismus löst und alle Adäquatheitsbedingungen erfüllt. 
 
6.8. Globaler Utilitarismus (Parfit, Pettit, Smith, Driver, Jamieson, Greaves) 
 
Aktionaler globaler Utilitarismus (oder Konsequentialismus) ist nach der Definition von Pettit & 

Smith, die den Namen ‚globaler Konsequentialismus‘ eingeführt haben, die These: ‚Das richtige x, 

für alle Arten von x – sei dieses x eine Handlung, Regel, ein Motiv oder was auch immer –, ist 

immer das utilitaristisch beste x, das also den utilitaristischen Wert maximiert‘ (2000, S. 121; auch 

vertreten von: Jamieson 2007, S. 170). ‚Richtig‘ ("right") wird dabei als deontische Kategorie 

verstanden, müsste also durch ‚gesollt‘ ersetzt werden können. Dass ‚sollen‘ in einer 

nichtpersönlichen Formulierung auch auf Nichthandlungen angewendet wird, kann praktischen 

Sinn machen – allerdings nur, wenn letztlich spezifiziert wird, welche Handlungen von welchem 

Subjekt gesollt sind, um den gesollten Zustand zu realisieren. Parfit, der Erfinder des globalen 

Konsequentialismus, formuliert dies direkter mit einem an die Individuen gerichteten ‚sollen‘ 

("ought"): Handlungskonsequentialismus: ‚(C2) Wir sollen die Handlung mit den besten Folgen 

ausführen‘ (1984, S. 24); direkter aktionaler Motivkonsequentialismus: ‚Wir sollen versuchen, uns 

selbst dazu zu bringen, die besten Motive zu haben‘ (ibid. 26), usw. – Driver hingegen vertritt einen 

axiologischen globalen Utilitarismus, nach dem man außer Handlungen auch andere Gegenstände, 

eben die F, also Motive etc., moralisch beurteilen und dabei auch andere Bewertungskategorien wie 

z.B. ‚Tugend‘ verwenden kann (2012, S. 175). 

Parfit begründet den globalen Konsequentialismus aus einer allgemeinen universalistisch-

moralischen Grundidee: "(C1) There is one ultimate moral aim: that outcomes be as good as 

possible. C applies to everything" (1984, S. 24), auf Handlungen, aber u.a. auch auf alle F. 

Tatsächlich ist der aktionale globale Konsequentialismus inkohärent; er gibt permanent 

widersprüchliche Empfehlungen. Denn er enthält ja den Handlungskonsequentialismus, der aber 

eine vollständige deontische Theorie ist, die Pflichten für alle Handlungen formuliert und fordert, 

von allen uns jeweils möglichen Handlungen die beste auszuführen. Die anderen Komponenten, die 

Anwendung des globalen Konsequentialismus auf Motive, Regeln, Tugenden etc., fordern 



LUMER: Normen-, Istitutinonen-, Motivutilitarismus 13 

hingegen, immer die Handlung auszuführen, die das beste F-Objekt realisiert. Diese Komponenten 

optimieren also jeweils in einer kleineren Menge von uns möglichen Handlungen, nämlich 

denjenigen, die die F-Objekte positiv beeinflussen können, und dann ja noch, je nach Komponente, 

verschiedene Arten von F-Objekten. In einer nicht perfekten Welt wie der unseren koinzidieren 

diese verschiedenen Optima nicht empirisch, so dass der globale Konsequentialismus also 

widersprüchliche Empfehlungen gibt. Nach der motivutilitaristischen Komponente könnte es z.B. 

moralisch optimal sein, daß eine Mutter in dieser Situation ihrem Kind hilft, während es nach der 

handlungsutilitaristischen Komponte optimal ist, einem Fremden zu helfen (Parfit 1984: 32; Driver 

2012: 173). – Versuche von Feldman (1993, S. 72) und Greaves [212/213] (2020), diese 

Widersprüchlichkeit zu beseitigen, führen jeweils bei näherem Besehen zum 

Handlungsutilitarismus. – Der globale Konsequentialismus verkennt die Hauptaufgabe des 

deontischen Teils von Wohlfahrtsethiken, nämlich vor allem Handlungsempfehlungen oder -

anweisungen zu geben, also Kriterien zu liefern, wie man sich entscheiden soll oder wie der reale 

Entscheidungsspielraum eingeschränkt werden soll. Die Anwendung von deontischen Kategorien 

auf Nichthandlungen, ohne sich darüber im klaren zu sein, dass diese Gebote letztlich als 

Handlungsgebote ausbuchstabiert werden müssen, und dabei auch die handlungsleitende Aufgabe 

der Deontik zu verfehlen ist konfus. 
 
6.9. Skalarer Utilitarismus (Norcross) 
 
Der skalare Utilitarismus (skalarer Konseqentialismus) ist die Theorie, dass der Utilitarismus 

sich auf eine Theorie komparativer Werte von Handlungsalternativen beschränken, also den 

deontischen Teil weglassen sollte (Norcross 2006, S. 38). Der skalare Utilitarismus zieht aus den 

Problemen der verschiedenen F-Utilitarismen die entgegengesetzte Konsequenz wie der globale 

Utilitarismus: Er gibt jegliche Form des F-Utilitarismus auf und damit den ganzen deontischen Teil 

des Welfarismus und beschränkt sich auf die Empfehlung, eben relativ viel Gutes zu tun, je mehr, 

desto besser. 

Dieser radikale Vorschlag übersieht die Funktion von insbesondere auf sozial geltenden 

Normen beruhenden moralischen Pflichten, nämlich 1. feste Vorgaben für unsere Entscheidungen 

festzulegen und dadurch Vorteile zu erzielen wie: Fairness durch eine geregelte moralische 

Gewinn- und Lastenverteilung (s. P2.3), Garantie von Menschenrechten (s. P2.4), intersubjektive 

Handlungskoordination und Verlässlichkeit des Handelns (s. P3.1) sowie die Einrichtung sozialer 

Institutionen (s. P3.2), Vereinfachung von Entscheidungen und dadurch Ökonomisierung und 

größere Korrektheit (s. P3.3), 2. durch die mittels Sanktionsbewehrung erzielte Verbindlichkeit (s. 

P4) den Konflikt zwischen moralischem Engagement und Eigeninteresse erheblich abzumildern 

sowie Verlässlichkeit zu erzeugen. Wegen dieser Vorteile wäre die Abschaffung moralischer 

Pflichten ziemlich katastrophal. 



LUMER: Normen-, Istitutinonen-, Motivutilitarismus 14 

7. Ausblick: Instrumenteutilitarismus – eine allgemeine Theorie der 

Realisierung moralischer Werte  

Die dargestellten Probleme der F-Utilitarismen schreien nach einer umfassenderen Theorie, die den 

dritten Teil von Wohlfahrtsethiken ausmacht und über die Postulierung von moralischen Geboten 

hinausgeht: einer allgemeinen Theorie der (prudentiell und moralisch besten) Realisierung 

moralischer Werte, insbesondere auch durch die in den verschiedenen F-Utilitarismen schon 

angesprochenen Instrumente. Diese Theorie könnte man "Instrumenteutilitarismus" oder 

allgemeiner: "Instrumentewelfarismus" nennen. 

Eine zentrale Aufgabe dieser Theorie ist schon, zu klären, warum wir eigene Instrumente 

zur Realisierung moralischer Werte benötigen, warum man nicht einfach wie der skalare 

Utilitarismus bei der Empfehlung moralisch guter Handlungen stehenbleibt. Ein paar Stichworte 

zur Beantwortung dieser Frage sind: 1. Es gibt den Konflikt zwischen prudentiellen und 

moralischen Interessen und das daraus resultierende Motivationsproblem. Moralinstrumente wie 

moralische Normen und Tugenden können massiv dazu beitragen, die Gewichte zugunsten der 

moralischen Interessen zu verschieben. 2. Moralinstrumente wie Faustregeln, soziale Regeln, 

Normen, Institutionen etc. können erheblich die Probleme reduzieren, die aus den epistemischen 

Schwierigkeiten erwachsen, die moralisch besseren Alternativen zu bestimmen. 3. Selbst wenn alle 

moralischen Subjekte moralisch gute Projekte verfolgen, können sie sich gegenseitig behindern 

oder nur gemeinsam zu erzielende Vorteile verfehlen, wenn die entsprechende Koordination fehlt. 

Soziale Regeln, Normen, Institutionen und Organisationen verschaffen hier Abhilfe. 4. Viele 

moralisch bedeut[213/214]same Ziel lassen sich nur oder viel besser durch individuelle oder 

größere soziale, insbesondere arbeitsteilige Kooperation erreichen, die auch spezielle Kompetenzen 

und Ressourcen zusammenbringt. Institutionen wie Verträge oder Organisationen können 

verlässliche Kooperationen schaffen. 5. Manche großen Projekte wie Infrastrukturmaßnahmen, 

nationale Verteidigung, Universitäten lassen sich nur oder viel besser durch Massenbeteiligung und 

Bildung von Machtzentren erreichen, die durch große Institutionen oder Organisationen diese 

Beteiligung organisieren. 

Die Theorie zur Realisierung moralischer Werte muss dann (TRVI:) in einem ersten 

Theorieteil die Struktur und Funktionsweise geeigneter Moralinstrumente erforschen, auch neue 

erfinden oder alte verbessern und (TRVE:) in einem weiteren Theorieteil den optimalen Einsatz 

dieser Instrumente bestimmen. 

TRVI: Mögliche Moralinstrumente erster Stufe zur direkten Erzeugung moralischer Werte 

sind u.a.: 1. einfaches moralisch gutes Handeln, 2. Aufforderungen an andere, 3. gezielte 

Instruktion und Information, 4. Erziehung, 5. Faustregeln für individuelles Handeln, 6. soziale 

Regeln, denen viele öffentlich folgen, 7. sozial geltende Normen mit einer Vielzahl von 

Komponenten wie moralischen Pflichten, dem normenkonformen Handeln selbst, Instruktion, 

Überwachung, Strafen, 8. supererogatorische Handlungen, 9. Tugenden, 10. Institutionen aller Art, 

11. Organisationen, 12. der Staat selbst mit seinen vielen Untergliederungen, 13. Staatenbünde. 



LUMER: Normen-, Istitutinonen-, Motivutilitarismus 15 

TRVE: Der zweite, dem moralisch optimalen Einsatz dieser Moralinstrumente gewidmete 

Teil der Theorie der Realisierung moralischer Werte hat folgende Aufgaben. 1. Eine Theorie des 

Umfangs des moralischen Engagements muss Grenzen festlegen wie: das verbindliche 

Mindestengagement der Subjekte, allgemeine Akzeptabilitätsgrenzen und Grundrechte. 2. Eine 

Theorie der moralischen "Investmentziele" muss festlegen, wo und in welchem Umfang das 

(begrenzte) moralische Engagement eingesetzt werden soll, und dabei auch eine Antwort finden auf 

das Problem Universalismus vs. Parochialismus. 3. Eine Theorie des Instrumenteeinsatzes muss 

bestimmen, wo und in welchem Umfang zur Lösung welcher Probleme die Moralinstrumente erster 

Ordnung am besten eingesetzt werden sollen, welche Maßgaben dabei im Konfliktfall Vorrang 

haben (z.B. moralische Pflichten vor Supererogation). 4. Eine moralpolitische Theorie schließlich 

muss Strategien zur sozialen Durchsetzung der jeweils passenden Instrumente entwickeln. 

Die Theorie TRVE des optimalen Einsatzes der Moralinstrumente erster Stufe entwickelt 

dabei auch Moralinstrumente zweiter Stufe, die eben diesen Einsatz organisieren. Ein solches 

Instrument aus der Theorie der Investmentziele ist etwa die Budgetierung, die einzelnen Bereichen 

des moralischen Engagements, z.B. Familie, Freunde, ..., Universum aller moralischen Benefiziare, 

einen mehr oder weniger fixen Anteil am verfügbaren Gesamtengagement zuweist (Lumer 2021, S. 

242-245 (Abschn. 5.2)). 

Diese kurze Skizze zeigt, wie umfänglich die Theorie der Realisierung moralischer Werte 

ist und wie wenig davon bisher realisiert worden ist. Viele Teile davon werden aber auch in 

anderen wissenschaftlichen Disziplinen behandelt. Die Aufgabe der Ethik dabei kann oft nur sein, 

Ziele und Leitlinien für die in anderen Wissenschaften zu erforschenden Instrumente festzulegen 

und zu begründen. 

Literatur  

Adams, Robert Merrihew. 1976. Motive Utilitarianism.Journal of Philosophy 73.14: 467-481. 

Bentham, Jeremy. <1780 / 1789> 1982. An Introduction to the Principles of Morals and 

Legislation. Ed. by J. H. Burns; H. L. A. Hart. London: Methuen 1982. 

Bradley, Ben. 2005. Virtue consequentialism. Utilitas 17.3: 282-298. 

Brandt, Richard B. 1967. Some Merits of One Form of Rule-Utilitarianism. University of Colorado 

Studies: 39-65. – Dt. Übers.: Einige Vorzüge einer bestimmten Form von 

Regelutilitarismus. In Einführung in die utilitaristische Ethik. Klassische und 

zeitgenössische Texte. Hrsg. Otfried Höffe, 133-162. München: Beck 1975. 

Brandt, Richard B. 1988. Fairness to indirect optimific theories in ethics. Ethics 98: 341-360. 

Brandt, Richard B. 1996. Facts, values, and morality. Cambridge: Cambridge U.P. [214/215] 

Crisp, Roger. 1992. Utilitarianism and the Life of Virtue. The Philosophical Quarterly 42.167: 139-

160. 

Diggs, B. J. 1964. Rules and Utilitarianism. American Philosophical Quarterly 1: 32-44. 

Driver, Julia. 2001. Uneasy virtue. Cambridge: Cambridge University Press. 



LUMER: Normen-, Istitutinonen-, Motivutilitarismus 16 

Driver, Julia. 2012. Global utilitarianism. In The Cambridge Companion to Utilitarianism, Hrsg. 

Ben Eggleston; Dale E. Miller, 166-176. Cambridge: Cambridge U.P. 

Driver, Julia. 2020. Consequentialism, Virtue, and Character. In The Oxford Handbook of 

Consequentialism, Hrsg. Douglas W. Portmore, 463-473. New York: Oxford U.P. 

Feinberg, Joel. 1967. The Forms and Limits of Utilitarianism. The Philosophical Review 76: 368-

381. 

Feldman, Fred. 1993. On the consistency of act- and motive-utilitarianism. A reply to Robert 

Adams. Philosophical Studies 70: 201-212. 

Gesang, Bernward: Eine Verteidigung des Utilitarismus. Stuttgart: Reclam 2003. 

Greaves, Hilary. 2020. Global Consequentialism. In The Oxford Handbook of Consequentialism, 

Hrsg. Douglas W. Portmore, 423-440. Oxford: Oxford U.P. 

Hardin, Russell. 1988. Morality within the Limits of Reason. Chicago/London: University of 

Chicago Press. 

Hardin, Russell. 1993. The Economics of Knowledge and Utilitarian Morality. In Rationality, 

Rules, and Utility. New Essays on the Moral Philosophy of Richard B. Brandt, Hrsg. Brad 

Hooker, 127-147. Boulder; San Francisco; Oxford: Westview Press. 

Hare, Richard Mervyn. 1981. Moral Thinking. Its Levels, Method, and Point. Oxford: Clarendon. – 

Dt. Übersetzung: Moralisches Denken. Frankfurt, Ma Suhrkamp 1992. 

Harrod, R[oy] F[orbes]. 1936. Utilitarianism Revised. Mind 45: 137-156. 

Hart, H[erbert] L[ionel] A[dolphus]. 1958. Legal and moral obligation. In Essays in moral 

philosophy, Hrsg. Abraham I. Melden, 82-107. Seattle: University of Washington Press. 

Hartfiel, Günter: Wörterbuch der Soziologie. Stuttgart: Kröner. 2., übera. u. erg. Aufl. 1976. 

Harsanyi, John C. 1977. Morality and the Theory of Rational Behaviour. Social Research 44: 623-

656. 

Hooker, Brad. 2000. Ideal Code, Real World. A Rule-consequentialist Theory of Morality. Oxford: 

Clarendon. 

Jamieson, Dale. 2007. When utilitarians should be virtue theorists. Utilitas 19.2: 160-183. 

Johnson, Conrad D. 1991. Moral Legislation. A Legal-political Model for Indirect Consequentialist 

Reasoning. Cambridge: Cambridge U.P. 

Little, William; H.W. Fowler; Jessie Coulson. Hg.). 1992. The Shorter Oxford English Dictionary 

on Historical Principles. Oxford: Clarendon Press, Third ed. 1944, reprinted with revised 

Etymology and Addenda 1973, Reprinted 1992. 

Lumer, Christoph. 1995. Die Lücke zwischen Urteil und Handeln und die Bedeutung von "x ist gut 

für die Person y". In Zum moralischen Denken, Hrsg. Christoph Fehige; Georg Meggle, Bd. 

1: 254-281. Frankfurt, Ma Suhrkamp. 

Lumer, Christoph. 2002a. The Greenhouse. A Welfare Assessment and Some Morals. Lanham, 

Md./New York/Oxford: University Press of America. 

Lumer, Christoph. 2002b. Motive zu moralischem Handeln. Analyse & Kritik 24: 163-188. 



LUMER: Normen-, Istitutinonen-, Motivutilitarismus 17 

Lumer, Christoph. 2008a. Utilitarismus. In Handbuch der Politischen Philosophie und 

Sozialphilosophie, Hrsg. Stefan Gosepath; Wilfried Hinsch; Beate Rössler, Bd. 2: 1380-

1387. Berl de Gruyter. 

Lumer, Christoph. 2008b. Priorità per chi sta peggio. Valori e norme morali nel prioritarismo etico. 

In Etica normativa. Principi dell'agire morale, Hrsg: Idem, 93-116. Roma: Carocci. 

Lumer, Christoph. 2021. Wie effizient sollen Altruisten handeln? In Analytische Explikationen & 

Interventionen, Hrsg. Johannes L. Brandl; Beatrice S. Kobow; Daniel Messelken, 226-249. 

Paderborn: Brill-mentis. 

Lyons, David. 1982. Utility and rights. NOMOS: American Society of Political and Legal 

Philosophy 24: 107-138. 

MacAskill, William. <2015> 2016. Doing Good Better. How Effective Altruism Can Help You 

Make a Difference. London: Guardian Faber 2015. – Dt. Übers.: Gutes besser tun. Wie wir 

mit effektivem Altruismus die Welt verändern können. Übers. v. Stephan Gebauer. Berl 

Ullstein 2016. 

Mill, J[ohn] S[tuart]. <1861> 1998. Utilitarianism. Ed. by Roger Crisp. Oxford; New York: Oxford 

U. P. 1998. – Dt. Übers.: Der Utilitarismus. Übersetzung, Anmerkungen und Nachwort von 

Dieter Birnbacher. Stuttgart: Reclam 1976. 

Miller, Richard B. 2009. Actual rule utilitarianism. The Journal of Philosophy 106.1: 5-28. 

Norcross, Alastair. 2006. Reasons without demands: Rethinking rightness. In Contemporary 

debates in moral theory, Hrsg. James Dreier, 38-53. Malden, MA: Blackwell. 

Parfit, Derek. 1984. Reasons and Persons. Reprinted with Corrections. Oxford: Clarendon 1992. 

Pettit, Philip. 2015. The Robust Demands of the Good. Ethics with Attachment, Virtue, and Respect. 

Oxford: Oxford U.P. 

Pettit, Philip; Michael Smith. 2000. Global Consequentialism. In Morality, Rules and 

Consequences. A Critical Reader, Hrsg. Brad Hooker; Elinor Mason; Dale E. Miller 121-

133. Edinburgh: Edinburgh U.P. 

Popitz, Heinrich. 1980. Die normative Konstruktion von Gesellschaft. Tübingen: Mohr-Siebeck. 

Scheffler, Samuel. <1982> 21994. The Rejection of Consequentialism. A Philosophical 

Investigation of the Considerations Underlying Rival Moral Conceptions. Revised edition. 

Oxford: Clarendon. 

Sidgwick, Henry. <1874; 71907> 1982. The Methods of Ethics. Foreword by John Rawls. 

Indianapolis; Cambridge: Hackett. 

Singer, Peter. <1979> 21993. Practical Ethics. 2nd [enlarged] edition. Cambridge: Cambridge U.P. 
21993. xiii; 395 S. 3rd edition. Cambridge: Cambridge U.P. [215/216] 32011. - Dt. Übers.: 

Praktische Ethik. Dritte Auflage. Stuttgart: Reclam 2013. 

Urmson, James O[pie]. 1953. The Interpretation of the Philosophy of J. S. Mill. Philosophical 

Quarterly 3.10: 33-39. – Dt. Übers.: Zur Interpretation der Moralphilosophie J. St. Mills. In 

Einführung in die utilitaristische Ethik. Klassische und zeitgenössische Texte, Hrsg. Otfried 

Höffe, 87-95. München: Beck 1975. 



LUMER: Normen-, Istitutinonen-, Motivutilitarismus 18 

Urmson, James O[pie]. 1958. Saints and Heroes. In Essays in Moral Philosophy, Hrsg. A. I. 

Melden, 198-216. Seattle/London: University of Washington Press. 

Wolf, Susan. 1982. Moral Saints. Journal of Philosophy 79: 419-439. [216/] 

 

 


