Normen-, Institutionen-, Motivutilitarismus
Christoph Lumer

Erschienen in: Vuko Andri¢; Bernward Gesang (Hg.): Handbuch Utilitarismus. Berlin: Metzler
(Springer) 2025 (E-Version); 2026 (Druckversion): 203-216.

Dies ist eine Version des Manuskripts, die keine redaktionelle Bearbeitung durch den Verlag durchlaufen

hat. Die finale authentifizierte Version ist online verfiigbar unter: https://doi.org/10.1007/978-3-662-71326-6

(gesamtes Handbuch)

Abstract: Thema des Artikels ist der dritte Teil einer vollstindigen utilitaristischen Theorie, die
Theorie der moralischen Gebote (Deontik) und der Realisierung moralischer Werte. Die Probleme
der wichtigsten Theorie zu diesem Thema, des Handlungsutilitarismus (‘tue immer das
utilitaristisch  Beste!’), werden analysiert. Sodann wird untersucht, wie weit zum
Handlungsutilitarismus alternative Systeme (F-Utilitarismen) diese Probleme 16sen: idealer und
realer  Regelutilitarismus, Gewissens-  oder  Motivutilitarismus,  Tugendutilitarismus,
Institutionenutilitarismus, progressiver Normenutilitarismus, globaler und skalarer Utilitarismus.
Einzig der progressive reale Normenutilitarismus 10st alle Probleme. Die Vielfalt der F-
Utilitarismen weist aber iiber eine Theorie der moralischen Gebote hinaus auf eine allgemeine

Theorie der Realisierung moralischer Werte, die alle F-Instrumente und noch mehr einsetzt.

Schlagworter: Handlungsutilitarismus, Regelutilitarismus, Motivutilitarismus,
Tugendutilitarismus, Institutionenutilitarismus, progressiver Normenutilitarismus, globaler

Utilitarismus, skalarer Utilitarismus, Uberforderung, Verbindlichkeit
1. Thema dieses Artikels: die utilitaristische Deontik

Der Utilitarismus ist — wie auch der Prioritarismus, Nutzenegalitarismus, Suffizientarismus,
Nutzen-Leximin ... — eine Wohlfahrtsethik, also eine Ethik, deren Kern eine Definition der
‘moralischen Wiinschbarkeit’ oder des ‘moralischen Nutzens’ ist, bei der diese moralische
Wiinschbarkeit nach einer jeweils bestimmten mathematischen Formel aus den individuellen,
prudentiellen Nutzen zusammengesetzt, d.h. aggregiert wird. Vollstindige Wohlfahrtsethiken
bestehen aus drei Theorieteilen: 1. einer Theorie des individuellen, prudentiellen Nutzens wie z.B.
dem Hedonismus, 2. der Theorie der moralischen Wiinschbarkeit (s.0.), und 3. einer Theorie
moralischer Gebote, Pflichten (Deontik) oder allgemeiner: einer Theorie zur Realisierung
moralischer Werte. Der Utilitarismus ist definiert iiber seine These zu Teil 2: Der moralische Wert
eines Gegenstandes p ist gleich der Summe (oder dem Durchschnitt) der individuellen Nutzen von
p fiir alle von p Betroffenen (Lumer 2008a, S. 1384). Thema dieses Artikels ist der dritte Teil der



LUMER: Normen-, Istitutinonen-, Motivutilitarismus 2

Theorie, die utilitaristische Deontik: die Aufgaben dieser Deontik und die kaum iiberschaubare
Vielfalt an Vorschlidgen, die dazu gemacht wurden.

Der Handlungsutilitarismus (‘tue immer das utilitaristisch Beste!”) ist die einfachste und am
hiufigsten vertretene utilitaristische Deontik; die am zweithidufigsten vertretene ist der ideale
Regelutilitarismus. Zu diesen beiden Theorien gibt es in diesem Band einen eigenen —> Artikel; sie
werden hier deshalb nur in dem fiir die Diskussion der anderen utilitaristischen Deontiken
erforderlichen Mal} besprochen. In diesem Artikel geht es hautpsidchlich um die sogenannten F-
Utilitarismen: Motiv- oder Gewissensutilitarismus, Tugendutilitarismus, Charakterutilitarismus,
Institutionenutilitarismus, realer Regelutilitarismus, Normenutilitarismus, Instrumenteutilitarismus,
globaler und skalarer Utilitarismus.

Diese Konzeptionen sind meist als Reaktion auf die vielen Probleme des
Handlungsutilitarismus entwickelt worden (s. Abschn. 3). Die grof3e Vielfalt der Konzeptionen ist
dadurch entstanden, dass sie nur versuchen, eines oder wenige dieser Probleme zu 16sen, so dass
die anderen ungeldst bleiben. Alle diese Probleme und Aufgaben stellen sich iibrigens auch den
nichtutilitaristischen ~ Wohlfahrtsethiken wie dem  Prioritarismus, Nutzenegalitarismus,
Suffizientarismus, Leximin etc.; und die hier diskutierten Vorschlige konnen auch von diesen
Ethiken iibernommen werden. Die Wohlfahrsethiken sitzen also bei der Entwicklung der Deontik
im gleichen Boot. [203/204]

2. Handlungs- und idealer Regelutilitarismus

Nach dem Handlungsutilitarismus ist es unsere moralische Pflicht, bei jeder Handlung immer das
utilitaristisch Beste zu tun, also die utilitaristische Wiinschbarkeit zu maximieren. Henry Sidgwick
hat diese Form der utilitaristischen Deontik erfunden (<1874> 1982, S. 411 (4.1.1)). Er nennt dies
auch ‘universalistischen Hedonismus’ (ibid.). Als die Alternative hierzu sieht Sidgwick den
prudentiellen, egoistischen Hedonismus an (ibid. <1874> 1982, S. 11 (1.1.4)). Weitere Vertreter
der Grundform des Utilitarismus sind u.a.: Bales, Lazari-Radek und Peter Singer, Lyons, G. E.
Moore, Pettit, Regan, William Shaw, Smart.

Die Grundidee des idealen Regelutilitarismus ist, dass es unsere moralische Pflicht ist,
immer die utilitaristisch beste unter allen moglichen (idealen) Regeln zu befolgen — also nicht
unbedingt die jeweils utilitaristisch beste Handlung auszufiihren. Wie der Name schon sagt, miissen
diese Regeln nicht die in einer Gruppe oder Gesellschaft tatsdchlich befolgten Regeln sein, sondern
eben ideale, also meist hypothetische. Vertreter des idealen Regelutilitarismus sind u.a.: Brandt,

Ezorsky, Harsanyi, Hooker, Dale Miller, Parfit, Perl, Railton.
3. Probleme des Handlungs- und idealen Regelutilitarismus
Der ideale Regelutilitarismus ist schon erfunden worden, um einige Probleme des

Handlungsutilitarismus zu 16sen. Tatsdchlich sind die von den idealen Regelutilitaristen gesehenen

Probleme aber nur ein kleiner Ausschnitt aus einer inzwischen viel gréferen Anzahl von



LUMER: Normen-, Istitutinonen-, Motivutilitarismus 3

Problemen, wegen derer dann viele weitere utilitaristische Deontologien (F-Utilitarismen)
entwickelt wurden. Um diese Alternativen zu verstehen und um zu verstehen, welche Aufgaben
sich  in wohlfahrtsethischen Deontologien stellen, werden nun diese Probleme des
Handlungsutilitarismus skizziert und dabei systematisiert.

Pl: Exzessive Forderungen, Begrenzungsproblem: (—>Fihrt der Utilitarismus zu
Uberforderung?) Das Gebot der unbedingten Maximierung der utilitaristischen Wiinschbarkeit ist
letztlich die Forderung, das Leben eines Heiligen zu fithren (Urmson 1958; Wolf 1982; Scheffler
<1982> 21994). Dies ist exzessiv und in mehreren Hinsichten problematisch: P1.1:
Unausfiihrbarkeit, P1.2: Irrationalitit der Gebotsbefolgung, P1.3: Zerstorung der Integritdt der
Person, Pl.4: soziale Entfremdung der , heiligen Handlungsutilitaristen, P1.5: passive
Uberforderung, P1.6: Zerstorung personlicher Beziehungen (=>Utilitarismus und besondere
Pflichten). — Der Grund fiir das Begrenzungsproblem des Handlungsutilitarismus ist, dass das
Optimierungsgebot allein aus der moralischen Perspektive entwickelt ist; es ignoriert vollig die
prudentielle Perspektive, die aber die primire Perspektive des Subjekts selbst ist; es ignoriert die
Grenzen der Moral.

P2: Unbilligkeit: Die zweite Gruppe von Kritiken kritisiert das Optimierungsgebot aus einer
sehr weit geteilten moralischen Perspektive als unmoralisch: P2.1: Usurpation: Das unbedingte
handlungsutilitaristische Optimierungsgebot ist eine iibergriffige Usurpation von seiten der Moral,
die die Grenzen der Moral iiberschreitet und eine vollstindige Unterwerfung fordert. — Weitere
Unbilligkeiten sind: P2.2: Zerstorung des Schutzobjektes Person, P2.3: Unfairness durch fehlende
intersubjektive Reziprozitdt (nur wenige Menschen werden das Gebot befolgen, die dann die
Pflichten der anderen miterfiillen miissen), P2.4: Verletzung von Menschenrechten (Lyons 1982;
—>Hat der Utilitarismus Defizite bei Rechten und Gerechtigkeit?).

P3: Moralische Ineffizienz: Der Handlungsutilitarismus ist aus mehreren Griinden moralisch
ineffizient durch P3.1: Fehlende soziale Koordination, P3.2: Zerstorung sozialer Institutionen,
P3.3: Fehlerhafte und aufwdndige FEntscheidungen, P3.4: Entmutigung von moralischem
Engagement, P3.5: Beschneidung der Person, P3.6: soziale Isolierung der Handlungsutilitaristen.

P4: Fehlende Verbindlichkeit und unklare Ontologie: Pflichten enthalten eine gewisse
Verbindlichkeit, einen Mechanismus, der die Verpflichteten zur Einhaltung der Pflicht — eventuell
auch gegen die eigenen Interessen —zwingt oder zumindest motivational in diese Richtung dringt.
Das einzige motivational dringende Moment, das der Handlungsutilitarismus kennt, sind aber
[204/205] die moralischen Emotionen (Scham, Schuldgefiihl, moralischer Stolz etc.) und die
moralnahen Emotionen (Empathie, Achtungsgefiihle) (Lumer 2002b). i. Dies sind aber alles nur
relativ schwache Motive (ibid.). ii. Verbindlichkeit miisste zudem gerade auch iiber diese
autonomen Motive des Subjekts hinausgehen, wenn diese denn so labil sind. iii. SchlieBlich erfiillt
tatsdchlich niemand die handlungsutilitaristische Pflicht; ihre Verletzung ist kein Vergehen, nichts
wofiir wir getadelt werden konnen. Die handlungsutilitaristische ,Pflicht® ist leer. — Die meisten
Handlungsutilitaristen verkiinden einfach ein Gebot und erwarten seine Umsetzung als Folge dieser
Verkiindung; sie machen sich iiber die Ontologie der Pflicht, was das Verpflichtetsein eigentlich fiir

ein Zustand ist, keine Gedanken. Sie ignorieren zudem den Konflikt zwischen individuellen,



LUMER: Normen-, Istitutinonen-, Motivutilitarismus 4

prudentiellen Interessen und dem moralisch Optimalen (s. u.a. Lumer 1995). Das einzige Mittel,
das der Handlungsutilitarismus hier de facto anbietet, ist der moralische Appell. Dies ist in der Tat
ein Mittel zur Realisierung moralischer Ideale, aber kein besonders effektives.

P5: Keine gute Begriindung, keine Theorie der moralischen Gebote: Sidgwick hat den
Handlungsutilitarismus so begriindet: Er sei eine Anwendung der allgemeinen prudentiellen
Rationalititsnorm — nidmlich immer die (prudentiell) beste Alternative zu wiahlen — auf die
utilitaristische (universalistisch hedonistische) Wiinschbarkeitsfunktion (Sidgwick <1874; "1907>
1982, S. 382 (3.13.3); 420-421 (4.2.1); ebenso: Brandt 1967, S. 42; Harsanyi 1977, S. 627-631,
insbes. 630). Die Individuen sollen bei Entscheidungen also statt der eigenen prudentiellen einfach
die kollektive Wiinschbarkeitsfunktion verwenden. Sidgwicks Begriindung nimmt nicht ernst, dass
das Individuum primir eine individuelle prudentielle Wiinschbarkeitsfunktion hat, die motivational
verankert ist, so dass es sie nicht einfach ad acta legen und durch die moralische ersetzen kann, und
zu deren Ersetzung es auch keine rationale Veranlassung hat. — Was Handlungsutilitaristen
allgemein bei einer eventuellen Begriindung des Optimierungsgebots begriindet haben, ist der
Inhalt der Pflicht, aber nicht, warum es iiberhaupt moralische Pflichten geben soll. Erst wenn dies
geklirt ist, kann man sinnvoll auch den Inhalt der Pflicht bestimmen.

Die gerade vorgebrachten Kritiken sind Kritiken am Handlungsutilitarismus. Der ideale
Regelutilitarismus hat aber weitgehend die gleichen Probleme, vor allem weil i. er genauso
unbedingt moralisch maximieren will und ii. das einbezogene zusitzliche Instrument, das einen
groferen Unterschied zum Handlungsutilitarismus machen konnte, ndmlich die Regeln, ja nur in
der Form einer idealen Fiktion in der Entscheidung beriicksichtigt, so dass sie — anders als reale

Regeln und deren Befolgung — den Verlauf der Welt nicht kausal beeinflussen konnen.

4. Adaquatheitsbedingungen fiir eine gute Theorie der Realisierung moralischer
Werte

Man kann die gerade dargelegten Kritiken am Handlungsutilitarismus auch positiv lesen und
umformulieren als Liste von Adiquatheitsbedingungen fiir eine Theorie der Instrumente zur
Realisierung moralischer Werte. Die Adidquatheitsbedingungen helfen dann bei der Diskussion der
einzelnen F-Utilitarismen.

AQI: Rationale Akzeptabilitit der zugedachten Aufgaben: Fiir die Moralsubjekte muss es
prudentiell rational sein, die moralischen Gebote und Maximen zu befolgen sowie andere von der
Deontik geforderte Handlungen auszufiihren. — Bei der prudentiellen Bewertung miissen aber auch
subtile Vor- und Nachteile, wie Selbstwertschitzung, moralische Zufriedenheit, Stolz, Empathie,
soziale Sanktionen und Gratifikationen aller Art, mit einbezogen werden.

AQ?2: Minimale Billigkeit: Die von der Moral auferlegten Lasten und Vorteile diirfen weder
absolut, noch im sozialen Vergleich iiber- oder unterdimensoniert sein. ‘Billigkeit’ bedeutet dabei

nicht (soziale) Gleichheit, sondern Vermeidung von Extremen.



LUMER: Normen-, Istitutinonen-, Motivutilitarismus 5

AQ3: Begrenzte moralische Optimierung: Innerhalb des Spielraums, den die anderen
Adiquatheitsbedingungen lassen, sollte das von der Moral geforderte Engagement (und damit
[205/206] auch das System der moralischen Pflichten) das moralisch Beste realisieren.

AQ4: Verbindlichkeit moralischer Verpflichtungen (und Effektivitit moralischer
Instrumente): Moralische Verpflichtungen miissen verbindlich sein in dem Sinne, dass sie in einem
gewissen Grade zur Pflichterfiillung notigen. Allgemeiner: Moralische Instrumente zur
Realisierung moralischer Werte miissen effektiv sein, also tatséchlich zur (einigermalen sicheren)
Realisierung moralischer Werte beitragen.

AQS: Begriindung der Konzeption und des Systems der moralischen Pflichten: Die gesamte
Konzeption moralischer Pflichten wie auch die einzelnen moralischen Pflichten oder Systeme

moralischer Pflichten miissen systematisch und in motivierender Weise begriindet sein.

5. Allgemeines zu den F-Utilitarismen

Abgesehen davon, dass Bentham und Mill schon einen — spiter oft vergessenen (Urmson 1953, S.
89) — realen Normenutilitarismus vertreten hatten (s.u.), haben Ultilitaristen wegen der vielen
Probleme des dominanten Handlungsutilitarismus alternative Varianten des Utilitarismus,
insbesondere  F-Utilitarismen, entwickelt. Die Namen fiir diese Varianten, wie
"Tugendutilitarismus”, "Institutionenutilitarismus", sind allerdings z.T. doppeldeutig: 1. Ein
aktionaler F-Utilitarismus bestimmt den Inhalt von moralischen Pflichten, gibt also gewissermalien
direkt Anweisungen, wie wir handeln sollen. Der aktionale Regelutilitarismus sagt also: ‘Es ist
deine Pflicht / moralisch richtig, den und den Regeln zu folgen.” 2. Ein instrumentaler F-
Utilitarismus bestimmt nicht den Inhalt von moralischen Pflichten, sondern betont die Wichtigkeit
von F-Gegenstinden als Instrumenten zur Realisierung moralischer Werte, gibt an, wie F-
Gegenstinde bewertet werden sollen, und empfiehlt, gute F-Gegensténde zu realisieren.

Die aktionalen F-Utilitarismen unterscheiden sich sodann danach, welche Art von
Gegenstand bei der Bestimmung der Pflicht moralisch bewertet werden muss: Motive, Tugenden,
reale Regeln etc. Letztlich geht es bei Pflichten immer um die Ausfithrung von Handlungen. Aber
der Handlungsutilitarismus ist das einzige System, bei dem der Inhalt der Pflicht direkt iiber eine
Bewertung der auszufiihrenden Handlung bestimmt wird. Die anderen Systeme bestimmen die
Pflichten indirekt, indem sie sich auf andere Arten von Gegenstinden beziehen — Regel, Norm,
Gewissensinhalt etc. — Aus den Gegenstinden der jeweils gewihlten Kategorie wird ein guter / der
beste ermittelt, und dessen Inhalt — Regeln etc. sagen ja, was wir fun sollen — bestimmt dann, zu
welchen Handlungen wir verpflichtet sind. Ein aktionaler realer Regelutilitarismus sagt z.B., dass
es moralisch geboten ist, den realen utilitaristisch guten / besten Regeln zu folgen.

Weiter muss innerhalb der aktionalen F-Utilitarismen unterschieden werden zwischen
realen und idealen F-Utilitarismen. Die realen F-Utilitarismen setzen voraus, dass gewisse
passende F-Gegenstinde wirklich vorhanden sind, bzw. zielen darauf hin, sie zu realisieren; die
einzelnen Pflichten der Individuen ergeben sich dann erst aus diesen realisierten Gegenstinden —

etwa so: ,Es ist moralisch geboten, die real verbreiteten und akzeptierten moralisch legitimen /



LUMER: Normen-, Istitutinonen-, Motivutilitarismus 6

guten Regeln zu befolgen.® Die Vertreter des realen Regel-, Normen-, Gewissens- etc. -
utilitarismus gehen diesen Weg, weil sie die Regeln, Normen, das Gewissen als eigenstindige
Instrumente sehen, die nicht nur im zweiten Schritt den Inhalt der individuellen Pflichten festlegen,
sondern als real vorhandene moralische Instrumente auch eine kausale Wirkung entfalten konnen,
z.B. die Verbindlichkeit der Pflicht erzeugen koénnen, und so moralisch bessere Handlungen
ermoglichen als ein bloBer an die Individuen gerichteter moralischer Appell. Eine Schwierigkeit der
realen F-Utilitarismen ist, dass sie ja voraussetzen, dass die Bezugsgegenstinde wirklich existieren,
dass diese dann aber meist nicht utilitiaristisch optimal sind, moglicherweise sogar moralisch
schlecht sind. Reale F-Utilitarismen reagieren auf diese Schwierigkeit, indem sie nur die
Orientierung an moralisch guten / legitimen o.4. realen F-Gegenstidnden zur Pflicht machen. Immer
dann, wenn die real vorhandenen F-Gegenstinde nicht optimal sind, [206/207] bleibt eine
Optimierungsherausforderung fiir alle realen F-Utilitarismen, die Adéquatheitsbedingung der
begrenzten moralischen Optimierung (AQ3) zu erfiillen. — Die idealen F-Utilitarismen hingegen
denken die Optimierungsherausforderung dadurch zu meistern, dass sie moralische Pflichten an
ideale, also optimale F-Gegenstinde binden, die dann aber bloB3 hypothetisch existieren — etwa so:
,Es ist moralisch geboten, immer den utilitaristisch besten Regelkanon zu befolgen.* Sie iiberlassen
es dem Individuum herauszufinden, was denn das beste F wire, und fordern es dann zur
Orientierung an diesem F auf. — Die idealen F-Utilitarismen sind, instrumentalistisch gesehen,
paradox: Sie beziehen sich auf gewisse moralische Instrumente wie Regeln, Normen, Gewissen,
geben aber durch ihren Idealismus die Vorteile dieser Instrumente, die nur durch deren kausale
Wirkung, also bei realen F-Gegenstinden auftreten konnen, sofort wieder preis. Dies kann den
moralischen Nutzen der Handlung deutlich senken, ja sogar katastrophale Folgen haben. Auch das
Entscheidungsverfahren wird durch den Umweg iiber die Vorstellung der idealen Instrumente

erheblich komplizierter, damit zeitaufwendiger und fehlerbehafteter.

6. Die verschiedenen einzelnen Formen des F-Utilitarismus

6.1. Problemangepasste Unterformen des Handlungsutilitarismus

Einige Handlungsutilitaristen haben versucht, durch gewisse Modifikationen, die aber versuchen,
den Rahmen des Handlungsutilitarismus nicht zu verlassen, einige der (in Abschn. 3) genannten
Probleme des Handlungsutilitarismus zu 16sen: Quantitative Beschriankungen der Optimierung
(MacAskill <2015> 2016, S. 249, Anm. 64; Gesang 2003, S. 106; 109; 131) geben das
Optimierungsgebot preis. Sidgwicks elitirer Handlungsutilitarismus (<1874; 71907> 1982, S. 475-
495 (4.5)) sieht die Optimierungspflicht nur fiir utilitaristische Eliten vor, fiir alle iibrigen die
Alltagsmoral. Nach Singers Propagandautilitarismus (Singer <1979> 1993, S. 229-232; 245-246)
soll man den Umfang an moralischem Engagement predigen, dessen Verkiindung den groften
totalen Nutzen hervorruft. Hares Zwei-Ebenen-Utilitarismus (Hare 1981, S. 25-28; 35-39; 44-52;
90-94 (2.1; 2.4;3.1; 3.2; 3.3; 5.2)) sieht fiir grundlegene Entscheidungen aufwiéndige und prézise

Uberlegungen vor, fiir alle anderen Situationen aber Faustregeln.



LUMER: Normen-, Istitutinonen-, Motivutilitarismus 7

Diese Vorschldge 160sen immer einen kleinen Teil der Probleme des Handlungsutilitarismus,

lassen allerdings die meisten Probleme offen.
6.2. Aktionaler idealer Gewissens- oder Motivutilitarismus (Brandt, Hooker)

Aktionaler idealer Gewissens- oder Motivutilitarismus ist die These, dass unsere moralische Pflicht
darin besteht, demjenigen Moralkodex zu folgen, dessen (hypothetische) kollektive Internalisierung
die utilitaristisch besten Folgen hitte (Hooker 2000, S. 1-2; Brandt 1988, S. 342; 1996, S. 123-163).
Hooker vertritt den idealen Gewissensutilitarismus insbesondere, um das Problem der
Uberforderung zu 16sen (Hooker 2000, S. 162-173), weil ndmlich mit ihm auch Kosten erfasst
werden — die Kosten der Internalisierung der Moral (ibid. 78; 95) -, die im
Regelkonsequentialismus vernachlidssigt werden, weil sie schon vor der Entscheidung anfallen.
(Wenn man nur die allgemeine Regelbefolgung bewertet, etwa der Regel, einen groen Teil seines
Einkommens den Armsten zu spenden, so werden nur die Folgen dieser Regelbefolgung erfaBt: das
verbesserte Wohlergehen einiger Armer, die Anstrengung des Spenders etc.; wird hingegen die
Internalisierung der Moral bewertet, dann werden wieder alle Folgen dieser Internalisierung erfaf3t:
die zukiinftige Regelbefolgung mit ihren Folgen — wie vorher: verbessertes Wohlergehen einiger
Armer, die Anstrengung des Spenders —, aber auch die Anstrengungen der Internalisiserung: die
Miihen der Erzieher, die Freuden und Frustrationen des spiteren Spenders bei dieser Erziehung.) —
Der [207/208] ideale Gewissensutilitarismus zielt zwar bewusst auf eine begrenzte Optimierung
(AQ3), aber er 16st keines der Probleme des Handlungsutilitarismus vollstidndig. Erstaunlicherweise
16st er insbesondere auch das Problem der exzessiven Forderung (P1) und die direkt daraus
folgenden Probleme (P3.4, P3.5) allenfalls zu einem Teil. Denn es werden zwar die
Internalisierungskosten beriicksichtigt, und je anspruchsvoller die Moral ist, desto hoher sind diese
Kosten, so dass hier eine gewisse Bremse gegen zu hohe moralische Anspriiche eingebaut ist; aber
wenn der moralisch Handelnde bei entsprechendem Einsatz einer ganzen Reihe von Menschen sehr
viel helfen kann — und das gilt schon fiir Durchschnittsverdiener in den reichen Lindern, mit deren
Geld diverse Menschen in sehr armen Léndern vor einem elenden Leben bewahrt werden kdnnen —,
dann konnen die personlichen Internalisierungskosten extrem hoch sein und werden doch schnell
von den sehr viel groeren Gewinnen fiir die groBere Zahl an Benefiziaren iibertroffen. Sodann sind

die Kalkiile des Gewissens-Konsequentialismus unglaublich kompliziert und aufwindig (P3.3).
6.3. Instrumentaler Motivutilitarismus (Robert Adams)

Der instrumentale Motivutilitarismus ist keine Theorie iiber moralische Gebote — die Frage, ob und
welche Gebote es geben soll, bleibt also vollig offen —, sondern eine Theorie dariiber, was
moralisch perfekte Personen wéren, nimlich Personen, die die moralisch besten Wiinsche in der
richtigen Stirke haben; und sie sollten auch aus diesen Motiven heraus moralisch entscheiden — und
nicht per Folgenkalkulation zu den vorhandenen Handlungsalternativen (Adams 1976, S. 470).
AuBerdem empfiehlt der instrumentale Motivutilitarismus, zumindest implizit, solche moralisch
perfekten Personen als gute moralische Instrumente zur Realisierung moralischer Werte zu schaffen
—durch die gesellschaftliche Erziehung und Selbsterziehung. — Die Erziehung zu moralischer

Tugend durch die Ausbildung entsprechender Einstellungen ist in der Tat ein wichtiges Instrument



LUMER: Normen-, Istitutinonen-, Motivutilitarismus 8

zur Realisierung moralischer Werte. Wegen der oben entwickelten Adédquatheitsbedingungen sollte
dies aber keine Erziehung zu einem universellen moralischen Optimierer sein, sondern Grenzen des
Engagements festlegen sowie den Respekt vor bestehenden moralisch guten sozialen Normen und

Institutionen einbeziehen.

6.4. Aktionaler und instrumentaler Tugendutilitarismus (Crisp, Jamieson, Driver, Bradley,
Pettit)

1. Der aktionale reale Tugendutilitarismus sagt ungefdhr: Die Umgebung und z.T. auch die
Handelnden selbst miissen irgendwie dafiir sorgen, dass die moralisch Handelnden utilitaristisch
optimale psychische Dispositionen (Einstellungen, Wiinsche, Dispositionen) haben, also
utilitaristische Tugenden (z.B. die Tugend, mit Ressourcen sparsam umzugehen); die Handelnden
haben dann die moralische Pflicht, sich bei ihren Handlungen (oder wenigstens einem Teil von
ihnen) von diesen Dispositionen leiten zu lassen. Crisp und Jamieson, die diese Position vertreten,
gehen beide vom Handlungsutilitarismus aus, gehen dann aber iiber zu dieser indirekten Form des
Utilitarismus 1. wegen einer zu extensiven und storenden, auBlerdem oft verzerrten
handlungsutilitaristischen Entscheidungsfindung (P3.3) (Crisp 1992, S. 147-152) bzw. ii. wegen
der fehlenden Koordination im Handlungsutilitarismus bei der Bekdmpfung von ©kologischen
Krisen (P3.1) (Jamieson 2007, S. 164-167). Beide Autoren sehen neben den tugendutilitaristischen
Entscheidungen auch handlungsutilitaristische vor (Crisp 1992, S. 154; Jamieson 2007, S. 172-176;
182-183), lassen aber offen, wann und wie jeweils der Wechsel erfolgen soll. Sowohl Crisp als
auch Jamieson setzen Tugenden voraus und nehmen an, dass ,wir‘ sie den Menschen einpflanzen
miissen (Crisp 1992, [208/209] S. 156; 158; Jamieson 2007, S. 167-168; 183); wie das zu
geschehen hat und wer dafiir auf welcher Basis verantwortlich sein soll, bleibt aber ebenfalls offen.
Fiir Crisp ist klar, dass diese Tugenden sich der utilitaristischen Optimalitdt nihern miissen (Crisp
1992, S. 155; 158).

Der aktionale reale Tugendutilitarismus mildert das Verbindlichkeitsproblem (P4, AQ4) ab
durch die von ihm geftérderten moralischen Motive; aber diese sind insgesamt noch zu schwach,
weil auch einmal internalisierte Verhaltens- und Entscheidungsweisen zur Stabilisierung oft
weiterhin der Unterstiitzung durch Lob, Tadel, Priamien und Strafen bediirfen, die aber im
aktionalen Tugendutilitarismus bisher nicht vorgesehen sind. Zudem gilt diese schwache
Verbindlichkeit auch nur fiir diejenigen, die schon tugendhaft sind. Bislang fehlt dem aktionalen
realen Tugendutilitarismus auch eine Theorie zur Vermittlung der Tugenden, ohne die er in der
Luft hidngt. Sodann haben weder Crisp noch Jamieson das unbedingte Optimierungsziel
aufgegeben. Damit bleiben aber die Probleme der exzessiven Forderung (P1) und deren
Folgeprobleme (P2.1, P2.2, P2.3, P2.4, P3.4, P3.5; vielleicht nicht P3.2) ungelost. Auch das
Koordinationsproblem (P3.1) wird nicht gelost, weil der Ansatz individualistisch bleibt: Wer die
richtige Moral internalisiert hat, triagt seinen Teil zur Losung des Koordinationsproblems bei; wer
keine oder die falsche Moral internalisiert hat, triagt nichts dazu bei.

2. Der instrumentale reale Tugendutilitarismus besteht aus den Thesen: IRTUI:

Charakterziige und moralische Dispositionen sind dann (utilitaristische) Tugenden, wenn sie



LUMER: Normen-, Istitutinonen-, Motivutilitarismus 9

utilitaristisch gute, am besten optimale Handlungen hervorbringen oder normalerweise
hervorbringen wiirden (Driver 2001, S. 72; 78; Driver stirkere Bedingung bei Pettit 2015:
Robustheit dieser Verursachung, d.h. auch in Krisensituationen wird durch die Disposition das
tugendhafte Handeln verursacht). IRTU2: Tugendhaftes Handeln ist Handeln aus diesen
Dispositionen heraus (realer Tugendutilitarismus) (Driver 2001, S. 71-72). IRTU3: Tugenden sind
gute Instrumente zur Realisierung moralischer Werte. Julia Driver (2001; 2020) und Ben Bradley
(2005) vertreten diese Variante des Tugendutilitarisnus. Driver wendet sich dabei gegen die
Maximierungsforderung (gegen P1) und nimmt an, mit dem Ansatz bei Tugenden auch die
Probleme des Handlungsutilitarismus mit sozialen Beziehungen (P3.6) l6sen zu kénnen (2001, S.
74). — Die Thesen IRTU1 und IRTU3 sind wohl richtig, IRTU2 ist hingegen zu eng: Auch ein
Handeln, das aus einer moralischen Folgenbewertung heraus moralisch Gutes realisiert, ist
tugendhaftes Handeln. Der instrumentale reale Tugendutilitarismus ist allerdings eine schwache
Theorie. Wie alle instrumentalen Theorien sagt er nichts iiber unsere moralischen Pflichten; und
speziell Drivers Variante sagt auch nichts dariiber, welche Tugenden wie in die umfassende Moral
eingebettet werden sollen und warum wir iiberhaupt Tugenden benétigen. Er ist also nur, aber

immerhin ein Teilstiick einer umfassenderen Theorie der Realisierung moralischer Werte.
6.5. Instrumentaler realer Institutionenutilitarismus (Hardin)

Das Konzept des Institutionenutilitarismus geht auf Russell Hardin (1988, S. 75-166; 1993) zuriick.
Hardin  definiert jedoch weder den  Begriff ,Institution® noch den  Begriff
,Institutionenutilitarismus‘. Nach der alltagssprachlichen Grundidee ist eine [Institution ein
Regelsystem, das eine bestimmte soziale Ordnung hervorruft (de.wikipedia.org/wiki/Institution,
14.11.2023). 1. Zu den Institutionen im soziologischen Sinne (Hartfiel 1976, S. 308) gehoren die
Ehe, das Geld, das Erziehungssystem, der Arbeitsmarkt, aber auch sozial geltende Normen. 2. In
einem nichtwissenschaftlichen Sinn sind auch Organisationen aller Art Institutionen. Im
Englischen gibt es die gleiche Bedeutungsdifferenzierung (Little et al. 1992, S. I, 1085). Und
Hardin scheint all dies zu meinen, insbesondere auch Normen mit Sanktionen und Organisationen.
Der (instrumentale [209/210] reale) Institutionenutilitarismus ist dann eine Theorie, die zur
Realisierung moralischer Werte die Verwendung von utilitaristisch gestalteten Institutionen
empfiehlt.

Vorteile des Institutionenutilitarismus gegeniiber dem Handlungs- oder Regelutilitarismus
sind: 1. Koordination (vgl. AQ3; P3.1): Institutionen konnen viele oder alle Handelnde bei
dhnlichen oder zusammenhingenden Handlungen koordinieren (Hardin 1993, S. 145); vor allem
Organisationen konnen komplexe Operationen mit vielen Beteiligten und sehr differenzierten
Rollen ausfithren (Hardin 1993, S. 131; 133). 2. Wissensinfrastruktur: Institutionen, vor allem
Organisationen, konnen ein individuell unerreichbares Wissen erzeugen, kultivieren, sammeln und
zur Verfiigung stellen (ibid. 131). 3. Entscheidungskosten (P3.3): Durch klare Regeln,
Rollenanforderungen und Anweisungen konnen Institutionen die Entscheidungskosten senken und
falschen Entscheidungen und Selbstbevorteilungen entgegentreten (ibid.). 4. Verbindlichkeit:

Institutionen kdnnen formale Sanktionen verhingen und dadurch Anreize setzen (P1.2; AQ4) sowie



LUMER: Normen-, Istitutinonen-, Motivutilitarismus 10

distributive Gerechtigkeit erzeugen (P2.3) (ibid. 134). Ganz allgemein wird durch die zwingende
Kraft der Sanktionen der Konflikt zwischen egoistischen und kollektiven Interessen gelost (P1.2)
(ibid. 136). 5. Wahrung der Menschenrechte (P2.4; P2.2): Durch entsprechende Normen kénnen
den Individuen Grund- und Menschenrechte (auch gegen die handlungsutilitaristische Optimierung)
gewihrt werden (Hardin 1988, S. 78-79). 6. Schutz Institutionen (P3.2): Der
Institutionenutilitarismus schiitzt selbstverstindlich vorteilhafte Institutionen (ibid. 83-85). — In der
bisherigen, Hardinschen Form ist der Institutionenutilitarismus allerdings nur eine angefangene
Skizze.

6.6. Aktionaler realer Regelutilitarismus (Urmson, Richard B. Miller, Johnson)

Nach dem (aktionalen) realen Regelutilitarismus ist es unsere moralische Pflicht, den utilitaristisch
guten / legitimen sozial geltenden Regeln zu folgen. Eine Regel ist dabei eine allgemeine
Handlungsvorschrift, dass man in einer bestimmten Art von Situation eine bestimmte Art von
Handlung ausfiihren (oder unterlassen) soll; dass eine Regel sozial gilt, bedeutet hier, dass sie in der
fraglichen Gesellschaft oder Gruppe weitestgehend befolgt wird (zum Regelbegriff: Diggs 1964).
,Regel* wird hier in einem engen Sinn verstanden als Handlungsvorschrift ohne Sanktionen,
,Norm* hingegen als Handlungsvorschrift mit Sanktionen (s.u. Normenutilitarismus). Vertreter des
(aktionalen) realen Regelutilitarismus sind u.a. Feinberg (1967), Johnson (1991, insbes. S. 36-38),
Miller (2009) und Urmson (1953, insbes. S. 89-90).

Vorteile des realen Regelutilitarismus: Im Gegensatz zum idealen Regelutilitarismus kann
der reale Regelutilitarismus das Koordinationsproblem 16sen (Richard Miller 2009, S. 10-12) (P3.1;
AQ3), durch klare Anweisungen das Problem der aufwendigen und fehlerhaften Entscheidungen
(Johnson 1991, S. 35-36; Miller 2009, S. 10) (P3.3) und die anderen Effizienzprobleme (Miller
2009, S. 7-8) (P3; AQ3), das Problem der Unbilligkeiten (ibid.) (P2; AQ2) sowie das Problem der
exzessiven Forderung (Miller 2009, S. 14-15) (P1; AQIl), weil die realen Regeln einen
entsprechenden Schutz vorsehen und keine Optimierung fordern. Er kollabiert auch nicht in den
Handlungsutilitarismus wie der ideale Regelutilitarismus, weil er — auBBer im Katastrophenfall — auf
der Einhaltung der Regeln auch bei einer aus handlungsutilitaristisch scheinbar besseren
Regelverletzung  beharrt (Harrod 1936, S. 147-149). Denn diese - iiber eine
HandlungsregelmiBigkeit hinausgehende — Regeltreue schafft Wirtschaftlichkeit durch grof3e
Serien (ibid.), Verlisslichkeit und damit Vertrauen, das wiederum verursacht, dass Menschen
bestimmte vorteilhafte Handlungen ausfiihren, die sie sonst unterlassen wiirden (Johnson 1991, S.
25-26; 30-31): z.B. antizipierend Leistungen erbringen fiir versprochene Gegenleistungen,
investieren wegen der Eigentumsgarantie. — Weil der reale Regelutilitarismus aber nur innere
Sanktionen vorsieht oder maximal Tadel (Miller 2009), schafft er [210/211] nicht geniigend
Motivation, 16st das Verbindlichkeitsproblem nicht (Harrod 1936, S. 151-152) (P4; AQ4).

Der reale Regelutilitarismus — wie auch der reale Normenutilitarismus, s.u. — muss
allerdings zwei in seiner Natur liegende neue Herausforderungen meistern. /.
Antikonventionalismus: Herausfiltern schlechter realer Regeln: Nicht alle sozial geltenden Regeln

sind moralisch gut; diesen Regeln diirfen dann keine moralischen Gebote korrespondieren. Als



LUMER: Normen-, Istitutinonen-, Motivutilitarismus 11

Zusatzbedingungen fiir die moralische Verbindlichkeit wurden deshalb vorgeschlagen: Die Regel /
Norm muss auch moralisch legitim (Miller 2009, S. 22), moralisch begriindet (Johnson 1991, S. 38)
oder moralisch gut (Lumer 2002a, S. 94; 2008b, S. 108; 111) sein. 2. Optimierungsstreben: Die
sozial geltenden Regeln / Normen sind (anders als die idealen) zumindest in ihrer Gesamtheit
moralisch (im utilitaristischen Fall also: utilitaristisch) weit suboptimal. Um der Forderung nach
begrenzter moralischer Optimierung (AQ3) zu geniigen, muss die Theorie der moralischen Gebote
hier Elemente zur begrenzten moralischen Optimierung vorsehen. Die realen Regelutilitaristen

haben dieses Problem bislang vernachléssigt.
6.7. (Progressiver) aktionaler realer Normenutilitarismus (Bentham, Mill, Harrod)

Der reale Normenutilitarismus unterscheidet sich vom Regelutilitarismus zum einen dadurch, dass
er auf sozial geltende sanktionsbewehrte Normen setzt statt auf einfache Regeln; zum anderen wird
er meist mit dem Progressismus verbunden, also einer Theoriekomponente, in der es darum geht,
den Bestand sozial geltender Normen moralisch zu verbessern. Eine Norm ist dabei eine
verbindliche allgemeine Handlungsvorschrift, dass man in einer bestimmten Art von Situation eine
bestimmte Art von Handlung ausfiihren (oder unterlassen) muss; dass eine Norm sozial gilt,
bedeutet, dass sie in der fraglichen Gesellschaft oder Gruppe weitestgehend befolgt wird und dass
ihre sozial bekannt gewordene Verletzung meistens bestraft wird (Hart 1958, S. 88-98; Popitz
1980, S. 21-36, insbesondere 21). Bei formalen, rechtlichen Normen sind diese Bestrafungen
formell und werden von dazu autorisierten Personen ausgefiihrt. Bei informellen Normen sind auch
die Bestrafungen informell — vom kritischen Stirnrunzeln bis zur Lynchjustiz — und konnen von
jedem moralischen Subjekt vollzogen werden. Der reale Normutilitarismus 16st das Problem der
Verbindlichkeit moralischer Gebote (AQ4) durch die sozialen Sanktionen. Eine solche
Verbindlichkeit kann der progressive Teil der Theorie nicht vorsehen, weil es ja darum geht, neue
Verbindlichkeiten erst herzustellen. Diese progressive Komponente kann hier nur so etwas wie eine
schwache unvollkommene Pflicht oder Empfehlung vorsehen, die sich motivational im Kern auf
moralische Motive und Ideale der Subjekte stiitzt. Ein vollstandiger Progressismus sieht dann zum
einen eine unvollkommene Pflicht zum moralpolitischen Engagement vor, den aktuellen Bestand
sozial geltender Nomen moralisch zu verbessern, und eine unvollkommene Pflicht zur
Unterstiitzung moralisch guter sozial geltender Normen durch Werbung fiir diese Normen, ihre
erzieherische Vermittlung, Mithilfe bei der Uberwachung und Bestrafung von Normverletzungen.
Aus diesen Ideen ergibt sich dann folgender Katalog moralischer Pflichten eines
progressiven realen Normenwelfarismus: NI: Budgetiertes moralisches Engagement: NI.I:
Moralische Pflichten: Moralische Subjekte haben die moralische Pflicht, die moralisch guten sozial
geltenden Normen zu befolgen. NI1.2: Normunterstiitzung: Sie sind aufgefordert, die soziale
Geltung moralisch guter sozial geltender Normen zu unterstiitzen. NI1.3: Moralpolitisches
Engagement: Und sie sind aufgefordert, den Bestand sozial geltender Normen moralisch zu
verbessern. N1.4: Spezielle Supererogation: Daneben sind sie aufgefordert, in einem gewissen
Umfang weitergehende moralisch gute Handlungen auszufithren. N2: Inhalt des moralischen

Engagements: N2.1: Normbefolgung: Der Inhalt der moralischen Pflichten (N1.1) ist durch die



LUMER: Normen-, Istitutinonen-, Motivutilitarismus 12

entsprechenden Normen festgelegt. N2.2: Moralische Effizienz: Das den Appellen folgende
Engagement (N1.2-N1.4) sollte moralisch effizient sein, also da in[211/212]vestiert werden, wo das
Verhiltnis von moralischem Gewinn zu den Kosten groB ist. N2.3: Realistische Normoptimierung:
Die mit dem moralpolitischen Engagement neu durchzusetzenden sozialen Normgeltungen sollten
politisch realisierbar und unter den politisch realisierbaren moralisch optimal sein. (Lumer 2002a,
S. 93-97; 103-104; 2008, S. 105-113, insbes. 111.)

Mill ist nach der hier vorgestellten Klassifikation ein realer Normenutilitarist (Mill <1861>
1998, S. 59 (ch. 2, par. 10)), Bentham ein progressiver realer Normenutilitarist — wenn auch auf
eine etwas versteckte Weise (Bentham <1780 / 1789> 1982, S. 11-12 (1.2)); beide Einordnungen
sind allerdings umstritten. Harrod ist ein realer Normenutilitarist (1936, S. 152). (Lumer ist ein
progressiver realer Normenprioritarist.)

Der progressive reale Normenutilitarismus ist die einzige der hier untersuchten Formen des
Utilitarismus, die — wenn man noch eine theoretische Begriindung hinzufiigt (AQS5) — alle

analysierten Probleme des Handlungsutilitarismus 16st und alle Adédquatheitsbedingungen erfiillt.
6.8. Globaler Utilitarismus (Parfit, Pettit, Smith, Driver, Jamieson, Greaves)

Aktionaler globaler Utilitarismus (oder Konsequentialismus) ist nach der Definition von Pettit &
Smith, die den Namen ,globaler Konsequentialismus‘ eingefiihrt haben, die These: ,Das richtige x,
fiir alle Arten von x — sei dieses x eine Handlung, Regel, ein Motiv oder was auch immer —, ist
immer das utilitaristisch beste x, das also den utilitaristischen Wert maximiert‘ (2000, S. 121; auch
vertreten von: Jamieson 2007, S. 170). ,Richtig® ("right") wird dabei als deontische Kategorie
verstanden, miisste also durch ,gesollt® ersetzt werden konnen. Dass ,sollen‘ in einer
nichtpersonlichen Formulierung auch auf Nichthandlungen angewendet wird, kann praktischen
Sinn machen — allerdings nur, wenn letztlich spezifiziert wird, welche Handlungen von welchem
Subjekt gesollt sind, um den gesollten Zustand zu realisieren. Parfit, der Erfinder des globalen
Konsequentialismus, formuliert dies direkter mit einem an die Individuen gerichteten ,sollen‘
("ought"): Handlungskonsequentialismus: ,(C2) Wir sollen die Handlung mit den besten Folgen
ausfithren (1984, S. 24); direkter aktionaler Motivkonsequentialismus: ,Wir sollen versuchen, uns
selbst dazu zu bringen, die besten Motive zu haben*® (ibid. 26), usw. — Driver hingegen vertritt einen
axiologischen globalen Utilitarismus, nach dem man auB3er Handlungen auch andere Gegenstinde,
eben die F, also Motive etc., moralisch beurteilen und dabei auch andere Bewertungskategorien wie
z.B. ,Tugend‘ verwenden kann (2012, S. 175).

Parfit begriindet den globalen Konsequentialismus aus einer allgemeinen universalistisch-
moralischen Grundidee: "(C1) There is one ultimate moral aim: that outcomes be as good as
possible. C applies to everything" (1984, S. 24), auf Handlungen, aber u.a. auch auf alle F.

Tatsdchlich ist der aktionale globale Konsequentialismus inkohirent; er gibt permanent
widerspriichliche Empfehlungen. Denn er enthilt ja den Handlungskonsequentialismus, der aber
eine vollstindige deontische Theorie ist, die Pflichten fiir alle Handlungen formuliert und fordert,
von allen uns jeweils moglichen Handlungen die beste auszufiihren. Die anderen Komponenten, die

Anwendung des globalen Konsequentialismus auf Motive, Regeln, Tugenden etc., fordern



LUMER: Normen-, Istitutinonen-, Motivutilitarismus 13

hingegen, immer die Handlung auszufiihren, die das beste F-Objekt realisiert. Diese Komponenten
optimieren also jeweils in einer kleineren Menge von uns moglichen Handlungen, ndamlich
denjenigen, die die F-Objekte positiv beeinflussen konnen, und dann ja noch, je nach Komponente,
verschiedene Arten von F-Objekten. In einer nicht perfekten Welt wie der unseren koinzidieren
diese verschiedenen Optima nicht empirisch, so dass der globale Konsequentialismus also
widerspriichliche Empfehlungen gibt. Nach der motivutilitaristischen Komponente konnte es z.B.
moralisch optimal sein, dal eine Mutter in dieser Situation ihrem Kind hilft, wihrend es nach der
handlungsutilitaristischen Komponte optimal ist, einem Fremden zu helfen (Parfit 1984: 32; Driver
2012: 173). — Versuche von Feldman (1993, S. 72) und Greaves [212/213] (2020), diese
Widerspriichlichkeit zu  beseitigen, fithren jeweils bei ndherem Besehen zum
Handlungsutilitarismus. — Der globale Konsequentialismus verkennt die Hauptaufgabe des
deontischen Teils von Wohlfahrtsethiken, ndmlich vor allem Handlungsempfehlungen oder -
anweisungen zu geben, also Kriterien zu liefern, wie man sich entscheiden soll oder wie der reale
Entscheidungsspielraum eingeschriankt werden soll. Die Anwendung von deontischen Kategorien
auf Nichthandlungen, ohne sich dariiber im klaren zu sein, dass diese Gebote letztlich als
Handlungsgebote ausbuchstabiert werden miissen, und dabei auch die handlungsleitende Aufgabe

der Deontik zu verfehlen ist konfus.
6.9. Skalarer Utilitarismus (Norcross)

Der skalare Utilitarismus (->skalarer Konsegentialismus) ist die Theorie, dass der Utilitarismus
sich auf eine Theorie komparativer Werte von Handlungsalternativen beschrinken, also den
deontischen Teil weglassen sollte (Norcross 2006, S. 38). Der skalare Utilitarismus zieht aus den
Problemen der verschiedenen F-Utilitarismen die entgegengesetzte Konsequenz wie der globale
Utilitarismus: Er gibt jegliche Form des F-Utilitarismus auf und damit den ganzen deontischen Teil
des Welfarismus und beschrinkt sich auf die Empfehlung, eben relativ viel Gutes zu tun, je mehr,
desto besser.

Dieser radikale Vorschlag iibersieht die Funktion von insbesondere auf sozial geltenden
Normen beruhenden moralischen Pflichten, nidmlich 1. feste Vorgaben fiir unsere Entscheidungen
festzulegen und dadurch Vorteile zu erzielen wie: Fairness durch eine geregelte moralische
Gewinn- und Lastenverteilung (s. P2.3), Garantie von Menschenrechten (s. P2.4), intersubjektive
Handlungskoordination und Verldsslichkeit des Handelns (s. P3.1) sowie die Einrichtung sozialer
Institutionen (s. P3.2), Vereinfachung von Entscheidungen und dadurch Okonomisierung und
groBere Korrektheit (s. P3.3), 2. durch die mittels Sanktionsbewehrung erzielte Verbindlichkeit (s.
P4) den Konflikt zwischen moralischem Engagement und Eigeninteresse erheblich abzumildern
sowie Verldsslichkeit zu erzeugen. Wegen dieser Vorteile wire die Abschaffung moralischer

Pflichten ziemlich katastrophal.



LUMER: Normen-, Istitutinonen-, Motivutilitarismus 14

7. Ausblick: Instrumenteutilitarismus — eine allgemeine Theorie der
Realisierung moralischer Werte

Die dargestellten Probleme der F-Utilitarismen schreien nach einer umfassenderen Theorie, die den
dritten Teil von Wohlfahrtsethiken ausmacht und iiber die Postulierung von moralischen Geboten
hinausgeht: einer allgemeinen Theorie der (prudentiell und moralisch besten) Realisierung
moralischer Werte, insbesondere auch durch die in den verschiedenen F-Utilitarismen schon
angesprochenen Instrumente. Diese Theorie konnte man "Instrumenteutilitarismus" oder
allgemeiner: "Instrumentewelfarismus" nennen.

Eine zentrale Aufgabe dieser Theorie ist schon, zu kldaren, warum wir eigene Instrumente
zur Realisierung moralischer Werte bendtigen, warum man nicht einfach wie der skalare
Utilitarismus bei der Empfehlung moralisch guter Handlungen stehenbleibt. Ein paar Stichworte
zur Beantwortung dieser Frage sind: 1. Es gibt den Konflikt zwischen prudentiellen und
moralischen Interessen und das daraus resultierende Motivationsproblem. Moralinstrumente wie
moralische Normen und Tugenden konnen massiv dazu beitragen, die Gewichte zugunsten der
moralischen Interessen zu verschieben. 2. Moralinstrumente wie Faustregeln, soziale Regeln,
Normen, Institutionen etc. konnen erheblich die Probleme reduzieren, die aus den epistemischen
Schwierigkeiten erwachsen, die moralisch besseren Alternativen zu bestimmen. 3. Selbst wenn alle
moralischen Subjekte moralisch gute Projekte verfolgen, konnen sie sich gegenseitig behindern
oder nur gemeinsam zu erzielende Vorteile verfehlen, wenn die entsprechende Koordination fehlt.
Soziale Regeln, Normen, Institutionen und Organisationen verschaffen hier Abhilfe. 4. Viele
moralisch bedeut[213/214]same Ziel lassen sich nur oder viel besser durch individuelle oder
grofere soziale, insbesondere arbeitsteilige Kooperation erreichen, die auch spezielle Kompetenzen
und Ressourcen zusammenbringt. Institutionen wie Vertrige oder Organisationen konnen
verldssliche Kooperationen schaffen. 5. Manche groflen Projekte wie InfrastrukturmaBnahmen,
nationale Verteidigung, Universitédten lassen sich nur oder viel besser durch Massenbeteiligung und
Bildung von Machtzentren erreichen, die durch groBe Institutionen oder Organisationen diese
Beteiligung organisieren.

Die Theorie zur Realisierung moralischer Werte muss dann (TRVI:) in einem ersten
Theorieteil die Struktur und Funktionsweise geeigneter Moralinstrumente erforschen, auch neue
erfinden oder alte verbessern und (TRVE:) in einem weiteren Theorieteil den optimalen Einsatz
dieser Instrumente bestimmen.

TRVI: Mogliche Moralinstrumente erster Stufe zur direkten Erzeugung moralischer Werte
sind uw.a.: 1. einfaches moralisch gutes Handeln, 2. Aufforderungen an andere, 3. gezielte
Instruktion und Information, 4. Erziehung, 5. Faustregeln fiir individuelles Handeln, 6. soziale
Regeln, denen viele offentlich folgen, 7. sozial geltende Normen mit einer Vielzahl von
Komponenten wie moralischen Pflichten, dem normenkonformen Handeln selbst, Instruktion,
Uberwachung, Strafen, 8. supererogatorische Handlungen, 9. Tugenden, 10. Institutionen aller Art,

11. Organisationen, 12. der Staat selbst mit seinen vielen Untergliederungen, 13. Staatenbiinde.



LUMER: Normen-, Istitutinonen-, Motivutilitarismus 15

TRVE: Der zweite, dem moralisch optimalen Einsatz dieser Moralinstrumente gewidmete
Teil der Theorie der Realisierung moralischer Werte hat folgende Aufgaben. 1. Eine Theorie des
Umfangs des moralischen Engagements muss Grenzen festlegen wie: das verbindliche
Mindestengagement der Subjekte, allgemeine Akzeptabilititsgrenzen und Grundrechte. 2. Eine
Theorie der moralischen "Investmentziele" muss festlegen, wo und in welchem Umfang das
(begrenzte) moralische Engagement eingesetzt werden soll, und dabei auch eine Antwort finden auf
das Problem Universalismus vs. Parochialismus. 3. Eine Theorie des Instrumenteeinsatzes muss
bestimmen, wo und in welchem Umfang zur Losung welcher Probleme die Moralinstrumente erster
Ordnung am besten eingesetzt werden sollen, welche MaB3gaben dabei im Konfliktfall Vorrang
haben (z.B. moralische Pflichten vor Supererogation). 4. Eine moralpolitische Theorie schlielich
muss Strategien zur sozialen Durchsetzung der jeweils passenden Instrumente entwickeln.

Die Theorie TRVE des optimalen Einsatzes der Moralinstrumente erster Stufe entwickelt
dabei auch Moralinstrumente zweiter Stufe, die eben diesen Einsatz organisieren. Ein solches
Instrument aus der Theorie der Investmentziele ist etwa die Budgetierung, die einzelnen Bereichen
des moralischen Engagements, z.B. Familie, Freunde, ..., Universum aller moralischen Benefiziare,
einen mehr oder weniger fixen Anteil am verfiigbaren Gesamtengagement zuweist (Lumer 2021, S.
242-245 (Abschn. 5.2)).

Diese kurze Skizze zeigt, wie umféanglich die Theorie der Realisierung moralischer Werte
ist und wie wenig davon bisher realisiert worden ist. Viele Teile davon werden aber auch in
anderen wissenschaftlichen Disziplinen behandelt. Die Aufgabe der Ethik dabei kann oft nur sein,
Ziele und Leitlinien fiir die in anderen Wissenschaften zu erforschenden Instrumente festzulegen

und zu begriinden.
Literatur

Adams, Robert Merrihew. 1976. Motive Utilitarianism.Journal of Philosophy 73.14: 467-481.

Bentham, Jeremy. <1780 / 1789> 1982. An Introduction to the Principles of Morals and
Legislation. Ed. by J. H. Burns; H. L. A. Hart. London: Methuen 1982.

Bradley, Ben. 2005. Virtue consequentialism. Utilitas 17.3: 282-298.

Brandt, Richard B. 1967. Some Merits of One Form of Rule-Utilitarianism. University of Colorado
Studies: 39-65. — Dt. Ubers.: Einige Vorziige einer bestimmten Form von
Regelutilitarismus. In Einfiihrung in die utilitaristische Ethik. Klassische und
zeitgendssische Texte. Hrsg. Otfried Hoffe, 133-162. Miinchen: Beck 1975.

Brandt, Richard B. 1988. Fairness to indirect optimific theories in ethics. Ethics 98: 341-360.

Brandt, Richard B. 1996. Facts, values, and morality. Cambridge: Cambridge U.P. [214/215]

Crisp, Roger. 1992. Utilitarianism and the Life of Virtue. The Philosophical Quarterly 42.167: 139-
160.

Diggs, B. J. 1964. Rules and Utilitarianism. American Philosophical Quarterly 1: 32-44.

Driver, Julia. 2001. Uneasy virtue. Cambridge: Cambridge University Press.



LUMER: Normen-, Istitutinonen-, Motivutilitarismus 16

Driver, Julia. 2012. Global utilitarianism. In The Cambridge Companion to Utilitarianism, Hrsg.
Ben Eggleston; Dale E. Miller, 166-176. Cambridge: Cambridge U.P.

Driver, Julia. 2020. Consequentialism, Virtue, and Character. In The Oxford Handbook of
Consequentialism, Hrsg. Douglas W. Portmore, 463-473. New York: Oxford U.P.

Feinberg, Joel. 1967. The Forms and Limits of Utilitarianism. The Philosophical Review 76: 368-
381.

Feldman, Fred. 1993. On the consistency of act- and motive-utilitarianism. A reply to Robert
Adams. Philosophical Studies 70: 201-212.

Gesang, Bernward: Eine Verteidigung des Utilitarismus. Stuttgart: Reclam 2003.

Greaves, Hilary. 2020. Global Consequentialism. In The Oxford Handbook of Consequentialism,
Hrsg. Douglas W. Portmore, 423-440. Oxford: Oxford U.P.

Hardin, Russell. 1988. Morality within the Limits of Reason. Chicago/London: University of
Chicago Press.

Hardin, Russell. 1993. The Economics of Knowledge and Utilitarian Morality. In Rationality,
Rules, and Utility. New Essays on the Moral Philosophy of Richard B. Brandt, Hrsg. Brad
Hooker, 127-147. Boulder; San Francisco; Oxford: Westview Press.

Hare, Richard Mervyn. 1981. Moral Thinking. Its Levels, Method, and Point. Oxford: Clarendon. —
Dt. Ubersetzung: Moralisches Denken. Frankfurt, Ma Suhrkamp 1992.

Harrod, R[oy] Florbes]. 1936. Utilitarianism Revised. Mind 45: 137-156.

Hart, H[erbert] L[ionel] A[dolphus]. 1958. Legal and moral obligation. In Essays in moral
philosophy, Hrsg. Abraham I. Melden, 82-107. Seattle: University of Washington Press.

Hartfiel, Glinter: Worterbuch der Soziologie. Stuttgart: Kroner. 2., ibera. u. erg. Aufl. 1976.

Harsanyi, John C. 1977. Morality and the Theory of Rational Behaviour. Social Research 44: 623-
656.

Hooker, Brad. 2000. Ideal Code, Real World. A Rule-consequentialist Theory of Morality. Oxford:
Clarendon.

Jamieson, Dale. 2007. When utilitarians should be virtue theorists. Utilitas 19.2: 160-183.

Johnson, Conrad D. 1991. Moral Legislation. A Legal-political Model for Indirect Consequentialist
Reasoning. Cambridge: Cambridge U.P.

Little, William; H.W. Fowler; Jessie Coulson. Hg.). 1992. The Shorter Oxford English Dictionary
on Historical Principles. Oxford: Clarendon Press, Third ed. 1944, reprinted with revised
Etymology and Addenda 1973, Reprinted 1992.

Lumer, Christoph. 1995. Die Liicke zwischen Urteil und Handeln und die Bedeutung von "x ist gut
fiir die Person y". In Zum moralischen Denken, Hrsg. Christoph Fehige; Georg Meggle, Bd.
1: 254-281. Frankfurt, Ma Suhrkamp.

Lumer, Christoph. 2002a. The Greenhouse. A Welfare Assessment and Some Morals. Lanham,
Md./New York/Oxford: University Press of America.

Lumer, Christoph. 2002b. Motive zu moralischem Handeln. Analyse & Kritik 24: 163-188.



LUMER: Normen-, Istitutinonen-, Motivutilitarismus 17

Lumer, Christoph. 2008a. Utilitarismus. In Handbuch der Politischen Philosophie und
Sozialphilosophie, Hrsg. Stefan Gosepath; Wilfried Hinsch; Beate Rossler, Bd. 2: 1380-
1387. Berl de Gruyter.

Lumer, Christoph. 2008b. Priorita per chi sta peggio. Valori e norme morali nel prioritarismo etico.
In Etica normativa. Principi dell'agire morale, Hrsg: Idem, 93-116. Roma: Carocci.

Lumer, Christoph. 2021. Wie effizient sollen Altruisten handeln? In Analytische Explikationen &
Interventionen, Hrsg. Johannes L. Brandl; Beatrice S. Kobow; Daniel Messelken, 226-249.
Paderborn: Brill-mentis.

Lyons, David. 1982. Utility and rights. NOMOS: American Society of Political and Legal
Philosophy 24: 107-138.

MacAskill, William. <2015> 2016. Doing Good Better. How Effective Altruism Can Help You
Make a Difference. London: Guardian Faber 2015. — Dt. Ubers.: Gutes besser tun. Wie wir
mit effektivem Altruismus die Welt verindern konnen. Ubers. v. Stephan Gebauer. Berl
Ullstein 2016.

Mill, J[ohn] S[tuart]. <1861> 1998. Utilitarianism. Ed. by Roger Crisp. Oxford; New York: Oxford
U. P. 1998. — Dt. Ubers.: Der Utilitarismus. Ubersetzung, Anmerkungen und Nachwort von
Dieter Birnbacher. Stuttgart: Reclam 1976.

Miller, Richard B. 2009. Actual rule utilitarianism. The Journal of Philosophy 106.1: 5-28.

Norcross, Alastair. 2006. Reasons without demands: Rethinking rightness. In Contemporary
debates in moral theory, Hrsg. James Dreier, 38-53. Malden, MA: Blackwell.

Parfit, Derek. 1984. Reasons and Persons. Reprinted with Corrections. Oxford: Clarendon 1992.

Pettit, Philip. 2015. The Robust Demands of the Good. Ethics with Attachment, Virtue, and Respect.
Oxford: Oxford U.P.

Pettit, Philip; Michael Smith. 2000. Global Consequentialism. In Morality, Rules and
Consequences. A Critical Reader, Hrsg. Brad Hooker; Elinor Mason; Dale E. Miller 121-
133. Edinburgh: Edinburgh U.P.

Popitz, Heinrich. 1980. Die normative Konstruktion von Gesellschaft. Tiibingen: Mohr-Siebeck.

Scheffler, Samuel. <1982> 21994. The Rejection of Consequentialism. A Philosophical
Investigation of the Considerations Underlying Rival Moral Conceptions. Revised edition.
Oxford: Clarendon.

Sidgwick, Henry. <1874; "1907> 1982. The Methods of Ethics. Foreword by John Rawls.
Indianapolis; Cambridge: Hackett.

Singer, Peter. <1979> 21993. Practical Ethics. 2nd [enlarged] edition. Cambridge: Cambridge U.P.
21993. xiii; 395 S. 3rd edition. Cambridge: Cambridge U.P. [215/216] 32011. - Dt. Ubers.:
Praktische Ethik. Dritte Auflage. Stuttgart: Reclam 2013.

Urmson, James O[pie]. 1953. The Interpretation of the Philosophy of J. S. Mill. Philosophical
Quarterly 3.10: 33-39. — Dt. Ubers.: Zur Interpretation der Moralphilosophie J. St. Mills. In
Einfiihrung in die utilitaristische Ethik. Klassische und zeitgenossische Texte, Hrsg. Otfried
Hoffe, 87-95. Miinchen: Beck 1975.



LUMER: Normen-, Istitutinonen-, Motivutilitarismus 18

Urmson, James O[pie]. 1958. Saints and Heroes. In Essays in Moral Philosophy, Hrsg. A. L
Melden, 198-216. Seattle/London: University of Washington Press.
Wolf, Susan. 1982. Moral Saints. Journal of Philosophy 79: 419-439. [216/]



